#### **INDEX**

- ・蓮生活佛/法語開示02-07版
- · 真佛論劍/蓮生悟語08版
- ・世界華光09版
- 宗務報導10-11版
- 佛光微微12版
- ·真佛園地13版
- ・蓮生活佛文集導讀14-15版
- 最新訊息16版

#### 1583 2025年6月19日 June 19, 2025

真佛報創辦人:蓮生活佛 盧勝彥 True Buddha News Weekly | 1991年10月創刊 總社負責人:釋蓮悅上師 發行地址:台北市大同區民生西路240號7樓 電話: (+886)978-598-389 郵政劃撥帳號: 22714759 戶名:社團法人中國真佛宗密教總會









中華郵政南投雜字

中華郵政關心您







#### 妙明真心 無大小 方圓 內外 妙明真心不可見 見性非物

在上週的《楞嚴經》開示中,佛陀運用了諸多 比喻告訴阿難:一切他所能見、能聞的有形,和真 正的妙明真心,並不相等。本週的開示中,佛陀再 對阿難說:你所看見世間的一切,有大、小、內外 之分,但妙明真心卻沒有大小、內外之別。

佛陀繼續說:譬如你拿一個方形容器,你就說 空是方的。換一個圓形容器,就說空變成圓了。其 實妙明真心同樣不能被定位、定形。而眾生就是容 易被這些可見的外相所迷惑,才被世間與輪迴所 轉。唯有當你心不動的時候,才能轉動外在的世 界,超越輪迴。

只是阿難似乎還是搞不清楚妙明真心是什麼? 那是我的東西嗎?還是我的身心呢?它看得到我 嗎?我能看到它嗎?它又是何物?如果有妙明真 心,那我的身心又是什麼?帶著種種困惑,阿難還 是希望釋迦牟尼佛,能夠跟他再解釋清楚。

佛陀便又再對阿難解釋:若妙明真心在你面 前,能被你所見,這樣的說法是錯誤的。哪麼究竟 妙明真心的真實意是什麼呢?想知道更完整精彩的 開示內容,敬請詳閱本期真佛報。

## 法王思念母親 不禁潸然落淚 師嬤菩薩 是盧師尊一生摯愛

在週日法會後的開示中,盧師尊為大家開示妙 明真心的作用時,話鋒一轉便提到了師嬤菩薩。盧 師尊說:自己年紀大了,反而變得容易掉淚,現在 不能隨便召請師嬤菩薩,因為母親一來自己就會落 淚。隨即象徵性地唱了一段《媽媽的眼睛》,結果 沒唱幾句,已然哽咽悲泣。

良久,盧師尊繼續回憶起當初要離家去讀軍校 的場景。母親幫忙整理行李,手中拿著針和一捆 線,對 盧師尊講了一句話:「以後扣子掉了,你 要自己補。」話沒說完,盧師尊再度潸然淚下,令 在場及所有網路上的與會者,都不禁心酸動容。

盧師尊對母親的深厚感情其來有自,因從小家 **資**,又早產出生,致使不被父親接納,缺少父愛。 唯一的依靠,就是母親的關懷與愛護,因此母親也 是他這一生最摯愛的親人。而母親勤勞、節儉、堅 韌的個性,更是對 盧師尊未來的人生,產生巨大 的影響。有感於 盧師尊對母親的思念之情,我們 特別製作「延伸閱讀」單元,對師嬤與 師尊之間 的感人情事,有更多的整理與撰述,完整內容敬請 詳閱本期真佛報。

### 恭祝聖尊 蓮生活佛八一佛誕 西雷舉辦 蓮花童子季系列活動

一年一度的聖尊 蓮生活佛佛誕慶典,在6月 13日(農曆5月18日)隆重舉行,世界各地的真佛 弟子湧入西雅圖雷藏寺,人人歡欣無比的與 聖尊 共度生日。

西雅圖雷藏寺首次舉辦「蓮花童子季」系列活 動,以「聖尊佛誕」、「祖廟西雅圖雷藏寺40週 年慶」(9月14日),及「秋季大法會」(農曆七 月最後的週六)為三大主軸。內容包括慶生活動、 愛心公益園遊會、宗教人文藝術展覽、畫畫與寫生 比賽、欣賞蓮花之美等;還有街頭藝人表演、義 賣,遊戲聲此起彼落,一整天熱鬧非凡。

到了晚上更有盛大賀壽晚會:首先由蓮碤上師 的鋼琴演奏揭開序幕。緊接著有川劇變臉、歡樂炒 菜舞蹈、印尼同門自創歌曲「師尊我深深感恩 您」。還有戲劇演出,現場歡笑聲不斷,師徒皆沉 浸在歡樂的氣氛中。

晚會尾聲,還有西雅圖雷藏寺特別準備兩份讓 師尊驚喜的禮物:一文一武,象征著師佛的文武雙 全,想知道是什麼嗎?敬請詳見真佛報完整報導。

#### 2025年6月14日 聖尊蓮生活佛 主持西雅圖雷藏寺「地藏王菩薩本尊法同修」暨《大佛頂首楞嚴經》第31講

我們敬禮傳承祖師,敬禮了鳴和尚、敬禮薩迦 證空上師、敬禮十六世大寶法王噶瑪巴、敬禮吐登 達爾吉上師。我們敬禮壇城三寶,敬禮今天同修的 本尊「地藏王菩薩」。師母、丹增嘉措、吐登悉 地、吐登卡瑪、各位上師、教授師、法師、講師、 助教、堂主以及各位同門,還有網路上的同門。大 家晚安、大家好!(聖尊以各國語問候大眾)。

#### 感謝弟子遠道而來

我們剛剛看過宣傳廣告,這已經是過去式了 嘛!大家都辦得很好,節目的策劃也很精彩,表演 也很賣力。一切都非常的平和,謝謝大家,大家辛 苦了!那很多人遠道而來,他們在這邊的生活花費 也是相當驚人,總之謝謝大家!

#### 見證歷史 展示師尊早期畫作

這一次本來是有說要到「鼎泰豐」去吃飯的, 結果也取消。本來要去看水族館,帶大家去看西雅 圖的水族館,因為時間不夠也取消。這個「園遊 會」倒是比較有意義,那個展出來的,畫的這個蓮 花,都是早期的作品,比較早的作品,那些蓮花都 畫得不是很好。不過也可以看出來,那個畫畫都是 慢慢改進的,慢慢在進步。像我們修行一樣,也是 一步一步來,最終都會非常好。現在有人工智慧, 有AI,我們再怎麼畫,好像都輸給AI,AI把最好 的通通都展現出來了。但是,我們要看每一幅畫, 都有它的精神所在。

#### 盧師尊長年以少林棍強身

像剛剛那個打少林棍,它剛剛宣傳是有少林 棍。其實,少林棍有很多招式的,那個叫做「少林 蕩魔棍」,但是它有很多的招式。盧師尊不過學了 其中的四、五個招數。至少「少林蕩魔棍」有二、 三十個招式,才學了四、五個招式就拿出來騙人, 這個叫做花拳繡腳。真正的「少林寺」,「少林蕩 魔棍」非常的威猛。但是,我學了四、五招,只是 做為運動而已。另外,就是說練一練、動一動筋 骨。其實給真正內行的人一看,人家一看就可以看



穿你,你到底有多少功夫?

#### 各自修行 所悟見地高低各異

所以修法也是一樣,你們一樣的修法。我們在 修法當中,你真正能夠得到它的精華所在,就愈修 愈妙。有的人在修法當中,他能夠有所證悟,有些 人只是依樣畫葫蘆。所以一壇法下來,表面上都是 一樣。事實上,見地統統都不同。

#### 妙明真心如山高海深 修行不懈 終能體會

現在正在講《楞嚴經》,「釋迦牟尼佛」講

的,「阿難」都不明白,怎麼講他也聽不懂,講了 等於白講。釋迦牟尼佛不厭其煩地告訴他,但是他 一問再問,最後還是不懂。所以,雖然學佛大家都 一樣,其實看看有的像山一樣高,有的像海那麼 深。阿難只是在游泳池,他只爬過彩虹山,不知道 山的大。只在游泳池,不知道水的大,不知道海的 大。所以,佛法是深不可測,大家要了解它的「經 意」所在。這一部經講來很難講,因為一個是「明 心見性」的,一個還是凡夫俗子,沒有證悟的。兩 個人之間相距很遠,看了就知道。總之我們學佛, 行家一出手,便知有沒有。所以每一個人,自己知 道自己的份量。將來慢慢的你就可以體會到,什麼 叫做「妙明真心」。

#### 〈卷第二〉

「佛告阿難:一切世間大小內外,諸所事業, 各屬前塵,不應說言見有舒縮。譬如方器, 中見方空。吾復問汝。此方器中所見方空,為 復定方,為不定方。若定方者,別安圓器,空 應不圓。若不定者,在方器中,應無方空。汝 言不知斯義所在。義性如是。云何為在。

阿難:若復欲令入無方圓。但除器方,空體無 方。不應說言,更除虛空方相所在。若如汝 問,入室之時,縮見令小。仰觀日時,汝豈挽 見齊於日面。若築牆宇,能夾見斷。穿為小 竇,寧無續跡。是義不然。一切眾生,從無始 來,迷己為物,失於本心,為物所轉。故於是 中,觀大觀小。若能轉物,則同如來,身心圓 明,不動道場。於一毛 端,遍能含受十方國

阿難白佛言:世尊,若此見精,必我妙性。今 此妙性,現在我前,見必我真。我今身心,復 是何物。而今身心分別有實。彼見無別分辨我 身。若實我心,令我今見。見性實我,而身非 我。何殊如來先所難言,物能見我。惟垂大 慈,開發未悟。」

我們講《楞嚴經》,其實很不好講,一個是明 白,一個是不明白。你明白的要講給不明白的聽, 真的是很困難。上回談到阿難尊者仗著釋加牟尼佛 的威神之力,去了「四天王宮」,去看了「日宮、 月宮」,眼光就很大。但是阿難一回到精舍,就覺 得精舍很小,什麼也看不到。阿難就問:這個「妙

## 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第031講

明真心」啊,難道也有大的、也有小的?就問這個

#### 世間大小內外諸事業 皆屬前塵

「佛告阿難」——現在釋迦牟尼佛告訴阿難尊 者。「一切世間大小內外,諸所事業,各屬前 塵。」——所謂的你看到娑婆世界有大的、小的, 有裡面的、有外面的,所有的一切都屬於世間塵世 的事。像我們看到「台灣雷藏寺」,雷藏寺它很 大;你到的「西雅圖雷藏寺」一看,西雅圖雷藏寺 那麼小,而且還坐不下,坐到外面。台灣雷藏寺很 大,它可以坐很多人,西雅圖雷藏寺就很小。這個 大小呢,還有裡面,像他講的四天王天,四天王有 四個洲——「南贍部洲、北俱盧洲、東勝身洲、西 牛賀洲」,有四個洲都非常大。回到這個精舍,釋 迦牟尼佛說法的精舍,阿難就講說:「哇!怎麼這 麼小?」

#### 妙明真心不可量

那釋迦牟尼佛告訴阿難:世間的事情,世間娑 婆世界是有大、小、內外,裡面有的很大,外面有 的很小。有小房子,像那個房子一樣有大房子。彩 虹山莊那個房子很大,你住的 apartment(公寓)就 很小,就有大、小、內外。有的房子的客廳很大, 有的客廳很小;有的臥室很大,有的臥室很小。這

些呢,都屬於世間上的事情,娑婆世界上本來就是 一個塵世,塵就是娑婆。「**不應說言見有舒縮」**-一不能講妙明真心有大小、有內外,妙明真心沒有 大小、没有內外。

#### 有形態皆非妙明真心

釋迦牟尼佛告訴阿難:「譬如方器」——你拿 一個四方形的東西,一格。「中見方空」——你看 到中間,虚空就是這樣子。你說井裡面的青蛙,看 到的天空就是一個圓,看到牠的海就是井水,牠不 知道海有多大?不知道空有多大?

#### 妙明真心如虛空 無器能定其形相

「吾復問汝」——釋迦牟尼佛就問阿難:「我 現在問你。」這個方器中所見的方空,**「此方器中** 所見方空,為復定方,為不定方?若定方者,別安 圓器,空應不圓;若不定者,在方器中,應無方 **空。」**——祂問阿難:「你現在呢,拿一個四方形 的容器,你看到的就是四方形的,定下來就是四方 形的,這是定下來的嗎?還是不定方?真的是四方 形嗎?如果你認為這個就是定方的,就是四方形 的,虚空就是四方形。你如果換一個圓器,那麼空 就變成圓了,又不是方的,就是不定的。在「方器 之中,應無方空」,所以在方形的空器裡,方形的 器具裡面,虛空不是方形的。

#### 2025年6月14日 聖尊蓮生活佛 主持西雅圖雷藏寺「地藏王菩薩本尊法同修」暨《大佛頂首楞嚴經》第31講



#### 阿難無明 障礙眼界

「汝言不知斯義所在,異性如是,云何為 在?」——現在你講你不知道這個義理的所在。所 以,妙明真心不應該有所形相的,它是整個無限 的,没有形相的,不是方形的,也不是圓形的。你 說井中的青蛙,牠看天,天就是這樣一個圓圓;看 海,海就是那個井水。牠不知道外面有外面的世 界,那個叫做台灣話叫「井底之蛙」啦,井底之蛙 不知道世界有多大,阿難就是井底之蛙。

#### 隨境而變 不是妙明真心

「阿難,若復欲令入無方圓,但除器方,空體 無方,不應說言,更除虛空方相所在。若如汝問, 入室之時,縮見令小。仰觀日時,汝豈挽見齊於日 面。若築牆宇,能夾見斷。」——釋迦牟尼佛跟他 講:「其實妙明真心啊,是沒有定位的,不是方形 的,也不是圓形的,沒有大小,沒有內外的。現在 你問你進到精舍的時候,發覺你看到的小了,你在 看太陽的時候,你就可以看到很大的。但是,如果 你在看太陽的時候,弄出一個圍牆出來,就把你的 看見斷掉了。」所以,這個就是大小、內外,它的 意義是不一樣的。

#### 眾生為物所轉 無法出世間

「穿為小竇,寧無續跡。是義不然。」——你 如果弄一道牆,你就看不見了。你在牆裡面鑽一個 小洞,你也是一樣。**「穿為小竇」——**這個是小洞 的意思。「寧無續跡」——你也不能看到全部。這 個就是「世間」的,跟「出世間」的是不一樣的。 **「一切眾生,從始來迷,迷己為物」**——所有一切 的眾生,從開始到現在,都是因為自己在迷惑之 中,看到的只是東西,不能看到自己的妙明真心。 「為物所轉」——為著這些東西轉一輩子。

#### 得妙明真心與諸佛無異

「故於是中,觀大觀小。若能轉物,則同如 來。」——這個一般的眾生,看到的都是大的。像 台灣雷藏寺,大的雷藏寺;西雅圖雷藏寺,小的雷 藏寺。看大看小,所有眾生都是這樣子的。因為看 到這些東西以後,就被這些東西所迷掉了,失去了 自己本身的妙明真心,被這些東西所轉。你如果能 夠有妙明真心,你就跟釋迦牟尼佛一樣,跟所有的 佛一樣。

#### 心若動被外境轉 心不動能轉外境

「身心圓明,不動道場」———切都是屬於妙 明真心。你是不動,心不會動。所以現在就是這 樣,物質的東西可以改變你自己的人心。你有妙明 真心,就可以改變世界,可以轉動你自己的心不會 動,外面在轉,你都不會動。**「於一毛端,遍能含** 受十方國土」——就是很小的,你身上的一支毛, 裡面就有十方的佛土。這一句話就是有了妙明真 心,你不會被外面物質的世界所轉,而能夠轉動外 面的世界。

#### 外境變化不定 顯現無常

你看現在一般來講,我們看了很多,這一世你 就看到很多了。以前的那個Russia(俄羅斯),它 是聯邦制的,很多的國家都屬於Russia,後來瓦解 以後,變成很多的國家。但是,它現在又要把很多 的國家收回來,這種現象。很多的國家都是為了擴 展自己的領土,所以有些戰爭要擴展自己,所以有 很多的戰爭出來,這是會爭啦!那我們在看這整個 世界,本來就變來變去的,突然大,突然小;突然 小,突然大,就是這樣變來變去的。

#### 聖者得妙明真心 能容十方法界

你如果是一個聖者,其實娑婆世界就像一粒 沙,沒有什麼好爭的,你也不會動心,也不會動。 像「維摩詰」的這個臥室很小,它能夠容納好幾個 淨土,都可以進來,再多的人都可以進來,再多的 法座都可以進來,只因為祂的妙明真心無窮盡。房 間可以變大變小,隨意祂,祂能夠隨心所欲。祂可 以把一個淨土放在祂的手掌上,把很多的淨土合在 一起,這是很難去想像的。

#### 眾生心量如沙粒 佛心心量無窮盡

所以人啊,像我們,我們都是以自己為中心, 大部分的人都是以自己為世界的中心,我就是世界 的中心。其實,你也是一個恆河沙,恆河的一粒小 沙。你如果有妙明真心,你就可以容萬物;你沒有 妙明真心,你就被外面的東西所轉。

#### 能懂佛法 超越輪迴

所以,釋迦牟尼佛在這一段文章裡面講得非常

清楚,你只要懂得佛法,不管你在哪裡,你就是世 界;你如果不懂佛法,你到哪裡,你都是一粒沙。 所以,釋迦牟尼佛祂講說:「一毛端就有十方國 土。」一根毛啊,上面很小,但是祂能夠含十方國 土。那懂的人就不會被外面的東西所迷惑,人都是 因為被外面的東西所迷惑,所以在六道裡面一直轉 來轉去,轉不出去。

#### 妙明真心與物無關

其實,釋迦牟尼佛這樣子講呢,阿難還是不明 白,他還是不明白。「阿難白佛言」——阿難又跟 釋迦牟尼佛講。「若此見精,必我妙性,現在我 前」——假如這個妙明真心,是我的,今天這個妙 明真心在我面前顯現。「見必我真」——這個東 西,一定可以看到我的,妙明真心可以看到我。 「我**今身心,復是何物?」**——但是我現在這個身 體是什麼東西啊?「而今身心分別有實」——我的 身體跟心,可以分別,可以有分別。**「彼見無別分 辨我身」**——但是妙明真心,它能夠看到我的身心 嗎?「若實我心」——如果是我的妙明真心。「令 我今見」——我就能夠看到妙明真心。「見性實 我」——這個妙明真心是我。「而身非我」——我 這個身體到底是什麼呢?

#### 阿難未明 求佛慈悲開示

「何殊如來先所難言,物能見我?惟垂大慈, **開發未悟。」**——就是說,我現在搞不清楚。他還 是搞不清楚妙明真心是什麼,是我的?還是在身外 呢?是他看到我?還是我看到他呢?是什麼東西 啊?我現在很難講,希望釋迦牟尼佛很大的慈悲, 能夠讓我開悟。他又問了:你說妙明真心到底是什 麼回事?是我的東西嗎?或是我的身心呢?那我身 心又看不到,它看到我嗎?我看到它嗎?它是什麼 東東?如果有妙明真心,那我的身心又是什麼?希 望釋迦牟尼佛,能夠跟他解釋清楚。

#### /笑/笑/人/生/

警察問一位闖紅燈的騎士,警察問:「你有看 到紅燈嗎?」這個騎士說:「有。」警察問: 「有看到為什麼你還要衝?」騎士回答:「因 為我沒有看到你。」

經過研究發現,改善視力最佳的方法就是結 婚,因為大部分結婚的人都說:「婚後才能夠 看清對方。」

結婚以前,載著女朋友出門遇到紅燈,他們約 好,車子一停,這個男朋友就吻女朋友一下。 結婚以後,太太問先生:「為什麼現在都沒有 吻?」先生說:「因為現在都開高速公路。」

先生坐牢,妻子到了監獄去探望丈夫,問: 「老公,你在這裡過得怎麼樣?受苦了吧?」 丈夫回答:「跟在家裡差不多,不准出門,不 准喝酒,不准抽菸,吃的東西也很差。」

太太對先生說:「把孩子接回家就知道玩手 機!」然後又問:「你什麼時候才能發現孩子 不是你的?」先生回答:「老子早就懷疑了, 妳自己倒是承認了。」 太太說: 「我為什麼不 能承認?你去客廳看看,接回來的是你兒子 嗎?」先生嚇一跳:「沒事,反正明天都要去 幼稚園,到時候再換回來。」

什麼叫做專家呢?把明白解釋到不明白,就叫 做專家。什麼叫做行家呢?把不明白解釋到明 白,那叫行家。怎麼樣子解釋都不明白,那就 叫做老人家。

### 2025年6月14日 聖尊蓮生活佛 主持西雅圖雷藏寺「地藏王菩薩本尊法同修」暨《大佛頂首楞嚴經》第31講



#### 妙明真心凡夫難明 唯見性方知

我告訴你喔,怎麼講他也不清楚。這個牛啊, 牽到北京牠還是牛。對啊!這很難講的,真的是很 難講。因為阿難他只是一個普通的沒有開悟的凡 夫,他還沒有見性,還不知道妙明真心。他一切都 有障礙,所以一問再問。佛是懂的,他就是不懂 的,再怎麼問他還是不懂啊!再怎麼講他也不懂。 他還問這個妙明真心到底有沒有?它在哪裡?它有 時候大,有時候會小;有時候在裡面,有時候在外 面,弄不清楚。其實,它不是一個東西啊!沒有方 所的東南西北,沒有方所的,沒有一個固定。這個 怎麼講?這個是很難講,真的!

我實在不太願意講這一部經(笑),因為越講越 莫名其妙。我在這邊講了半天了,你們聽得朦查查 (廣東話)。什麼東西?又不是東西,不是物品, 也不是在內,也不是在外,沒有固定的形式。

#### 能穿牆見外境 是妙明真心所見

我講過那個「虛雲老和尚」,他坐在他的禪房 禪定,四面是牆,看不到外面。但是眼睛一閉,他 也不用眼睛看,他就知道牆外面有比丘,半夜起床 尿急,走不到廁所,就在花圃那邊小便,他都看見 了。怎麼能夠看見呢?禪定的時候他看到,那個就 是妙明真心啊。

#### 聖尊在家中也能見北極光

就像他們要去看這個北極光,要坐郵輪到「阿 拉斯加」去看北極光。好!你們去看北極光,那我 跟他講說:「我在床上就可以看到北極光。」你是 怎麼看見的?你看到佛菩薩嗎?有些人是看不到佛 菩薩,有些人可以看得到。眼睛一閉,前面就有很 多的、很微妙的、絲絲的光明一直在閃動,變成一 個圈。那個圈,就好像光明的線一直在閃,眼前就 一直在閃,然後那個圈就擴大,裡面出現的就是一 尊菩薩。不是用眼睛看,眼睛看不到,閉著眼睛看 就看得到。不是用你的心去看,也不是用你的眼睛

去看,而是用你的妙明真心去看。

#### 聖尊在法座上 也能處於別的境界

有時候,坐在這個法座上面,大家在唸經或者 是持咒,我眼睛閉著,一排人走進來,一個一個摩 頂。講起來你們都不信,怎麼有一排人走進來,一 個一個摩頂?就像我們在廚房、在餐廳這樣摩頂。 一排人走進來,走到這邊來,一個一個摩頂,然後 再走出去。是用另外一個東西,我眼睛閉著,但事 實上是已經在另外一個境界,不是明的。

#### 肉身雞抵無常 有盛必有衰

這個肉體啊,我這個肉體,大家都跟我講說, 現在八十一歲生日。如果台灣歲是八十一歲了,美 國歲應該是八十歲的生日。這個肉體明明是老了, 力量也沒有了,也很累了。大家拼命跟我講 師尊 十八歲生日(笑),十八歲生日,明年就是二十八歲 生日,有差喔,真的有差。我七十歲生日的時候, 我有看那個片子,七十歲生日,師尊打這個「武當 散手」,打得我自己看了就覺得還不錯喔。七十歲 生日,還蠻有力的。八十歲生日你就知道了!十 年,體力有些不支,真的是不同啊!今年生日,就 特別的累(笑),看到大家看得眼花了,我自己眼花 撩亂,看得都累了,是不一樣的。你以為七十歲跟 八十歲一樣嗎?不一樣啦!八十歲不同耶。你看我 年輕的時候的照片,那時候根本不用睡午覺的。現 在不行欸,一躺下來就像豬一樣,都不會動。這一 躺哇,就7個小時,白天也要睡,也要休息,不同 啦!以前白天哪有休息,浪費時光。

#### 盧師尊示疾 寫作確實受影響

以前寫文章很神速,每天一篇,一天兩篇,一 天就兩張紙,一百張就可以出版一本書。現在呢, 現在是四天寫一張紙,差得好遠了。又加上這個浪 費在我身體身上,每天要早跟晚都要塗那個lotion (乳液),還要再加上藥,先塗藥,再塗lotion,要 兩次,早上一次,晚上一次。那早上那一次的,就

把整個寫文章的時間都佔走了,晚上想要寫,也沒 辦法寫。等一下回去也是一樣,一塗完了,已經是 快一、兩點了,哪能夠再寫東西,沒有辦法。以前 一年,兩個月出一本書,現在恐怕是一年,一年才 能夠寫一本書,變成這樣子。所以身體是有差,不 要說沒有差。但是呢,這個修行的妙明真心是沒有

#### 時間演化成住壞空

所以年紀,真的以前可以拼,早上歸早上,中 午歸中午,晚上歸晚上,一天可以來三場。現在不 行了,中午要睡午覺,早上還要塗藥,晚上回去還 是要塗藥,身體就差掉了,變得很多。什麼事情都 做不成,這速度就慢下來了,老的時候你就知道。 以前我爬「彩虹山莊」走得很快,那我媽媽走得很 慢,我們在半山上等她,等到她走來差不多快二十 分鐘了。我說妳怎麼走那麼慢?我媽媽跟我回答: 「你老了就知道。」現在知道了,老了什麼都變 慢,快不起來。

阿彌陀佛!

#### /笑/笑/人/生/

太太在打小孩,太太邊打小孩邊講:「給我好 好反省!」丈夫對太太說:「用講的,不要用 打的。」太太講:「你來好好說說你的兒 子。」丈夫對小孩講:「你一定很委屈,有什 麼想說的呢?」小孩子回答:「你為什麼會娶 這麼兇的女人?」這個爸爸跟小孩講:「還不 都是你這個死小孩害的!」

早上搭捷運的時候,旁邊坐著一個身材非常好 的美女,穿著短的窄裙,黑的絲襪,忍不住問 她:「小姐,你這個絲襪是哪裡買的?好好 看,我想買雙送給我太太。」這個小姐回答: 「我勸你還是不要買。」旁邊這個男的問: 「為什麼?」因為你太太穿了之後,會有不三 不四的男人來搭訕。

這是「慧君」的笑話,老闆常常說,叫我上班 的時候要用點心。我當然很同意啊,上班的時 候要用「點心」,慧君是很同意。

鄰居有個阿公,原本他兒子每天給他500塊, 讓他去阿公店唱歌,不但有人陪,中午還有便 當吃,日子過得很開心,身體也健康。後來左 鄰右舍講閒話,兒子就不讓他去了。 阿公整天 悶悶不樂,沒多久他就失智,就病倒了。現在 還要一個月30,000塊錢請看護,要推輪椅去 曬太陽。所以,適合自己的生活才是最好的。 (對!其實我應該去阿公店唱歌,我還在這裡 說法,莫名其妙。)

甲說:「『關我屁事』,這四個字可以解決人 生百分之五十的問題。」乙說:「那另外百分 之五十呢?」甲說:「關你屁事!」

有一個人,在網路上訂一本書,叫做《如何騙 人》。他訂了這本書,幾個月以後,他還是沒 有收到這一本書。(他終於知道如何騙人了。)

為什麼男人特別討厭女人的猜忌?專家回覆: 「因為猜得太神準。」科學證明:女人找茬的 時候,智商僅次於「愛因斯坦」;女人發火的 時候,戰鬥力僅次於「奧特曼」;女人發狂的 時候,危險性僅次於藏獒。男人們,放棄抵抗 吧!女人是地球上唯一可以每個月流血一週的 人,而且她是不死的生物,你惹不起的,你要 寵她才是唯一的出路。女人講道理嗎?男人回 答:「她是不講理的。」請問:「你明知道她 不講理,你還要跟她講理,你腦殘啊?」

#### 2025年6月15日 聖尊蓮生活佛 主持彩虹雷藏寺「大白蓮花童子護摩法會」暨《大佛頂首楞嚴經》第32講

我們敬禮傳承祖師:敬禮了鳴和尚,敬禮薩迦 證空上師,敬禮十六世大寶法王噶瑪巴,敬禮吐登 達爾吉上師,敬禮壇城三寶,敬禮今天護摩的主尊 「大白蓮花童子」。師母、丹增嘉措、吐登悉地、 吐登卡瑪、各位上師、教授師、法師、講師、助 教、堂主以及各位同門還有網路上的同門,大家午 安、大家好!你好大家好!(聖尊以各國語問候大 眾)

#### 下週日大吉祥天護摩法會

現在通知大家,下禮拜天6月22號下午三點 PM是「大吉祥天護摩法會」。東密的「吉祥天」 祂有十二位都是天女形。藏密的「吉祥天母」就是 像護法一樣,護法形。祂的手印是兩手虛心合掌, 開二食指、中指、二無名指略屈,二大姆指、二小 指是豎合,好像「蓮花手印」一樣。祂的咒語是 「嗡。摩訶室利耶。梭哈。」祂的梵文種子字是藍 色的,就是「室利」。吉祥天十二位,祂有十二個 作用,大部分有十二個作用,每一個都是賜福的, 非常好的。

#### 有瑤池金母指引才有蓮花童子

今天,我們護摩是「大白蓮花童子」的護摩。 一般講起來蓮花童子的護摩,有了「瑤池金母」的 指引,才有蓮花童子。在我二十六歲以前,根本不 知道什麼是蓮花童子,根本就不知道。後來被帶到 天上界,然後才指著一尊閃亮的發出白色的光芒, 祂說那就是蓮花童子。根本看不到蓮花童子長得怎 麼樣,根本看不到。然後,在我耳朵旁邊講:「你 就是蓮花童子。」

#### 問遍大德高僧 無人知曉蓮花童子

那時候,我自己也有疑惑,問遍了所有的名山 大德高僧,什麼是蓮花童子?每一個聽到都跟我搖 摇手說:他們根本不知道。沒有人知道,跑到所有 的寺廟,去問這些大住持,他們這些高僧都沒有人 知道。

那時候在「測量連」,我那時候服務在測量 連。連長去找我的父母來說:「你這個兒子大概精 神有問題。」我也不曉得。我父母講:「還算正 常,三餐吃飯吃完飯睡覺,看起來一切生活都很正 常,看起來精神沒有問題。」

#### 敦煌石窟證實 蓮花童子真實存在

後來慢慢才知道,真的有蓮花童子。在「敦煌 石窟」,在中國「蘭州大學」,他們有蓮花童子研 究。在敦煌石窟裡面的「314窟」,全部都是蓮花 童子。還有「東王公」,還有「西王母」。西王母 就是「瑶池金母」,東王公就是「東華帝君」。有 蓮花童子,有盧勝彥,有瑶池金母,才有True Buddha School(真佛宗)。

#### 天命來臨:「你去度眾生」

然後祂叫我:「你去度眾生。」度眾生!差一 點被眾生度,笨得很!唉。怎麼會這樣?我自己也 莫名其妙!現在已經八十一歲了,從二十六歲一直 祂叫我度眾生,現在變成這樣子,我也不知道怎麼 收拾!?

#### 法王年輕即發願 生生世世度眾生

想起來,那時候還發了願說:「生生世世要度 化眾生,還要粉身碎骨度眾生。」真的這小子,真 的是不要命了。今天才知道,活到八十一歲,七十 九歲、八十歲我現在知道,知道什麼?生生世世度 眾生,生生世世要來娑婆世界度眾生,有夠憨的 (台語),太笨了!天上的福你不享,你到娑婆世界 來度眾生,你有夠傻的,笨啊!



#### 盧師尊年輕憑一股勇氣 立宏誓願

當時年輕不懂事,發了誓就像吃白菜一樣,算 了!算了(笑)!這種發誓不算。真的是累死了,一 個濕疹就叫你累得要死,很痛苦的。哇!人間的這 個病是很苦,病最苦。娑婆世界也不是一個很好的 地方,年輕不懂事,就隨便發誓。人家在發誓,憑 著一股勇氣,我一定要拼到底。

#### 病苦纏身 娑婆世界吃盡苦頭

現在,你老了你就知道,什麼毛病都來。現在 拖著這個殘軀,談到生生世世度眾生,怎麼辦啊? 這發的願又收不回來。你們幫我度好了(笑),我不 幹了,我不幹,我累死了,我不做了!還要粉身碎 骨度眾生,這是什麼話?這簡直是屁話(笑)!粉身 碎骨這很痛苦的,吃盡了苦頭。

#### 妙明真心 即微妙無垢

講一部《楞嚴經》,大家都不懂。我給這個經 文弄得迷迷糊糊的,學這個做什麼?當初是誰叫我 講這部經的?是誰害我的(笑)?那根本講不出來 嘛!「妙明真心」,什麼叫做「妙」?什麼叫做 「明」?因為「法」很微妙;「明」本身就是無垢 才是明,沒有污垢,沒有污垢它就明,無垢明、無 漏明。這「法妙」叫妙明。什麼是「真心」?就是 「道」,道就是真心。「老子」都這樣子講了: 「道可道,非常道。」是可以講出來的,但不是這 樣子隨便講的,沒有人知道的。

#### 法王示現病疾 嘆老病是煎熬

講到這一部《楞嚴經》,當初是誰建議我講 的?真的是要找出來把他打扁(笑)。最難講的,那 個文字都看得懂,不知道祂在講什麼?唉!還要度 眾生,真的是很辛苦!年紀大了,腦筋也退化了, 已經快要失智了,阿茲海默症(笑)認不得人了,體 力不支。

#### 睡眠的好處 榮辱皆忘

現在是什麼最好?告訴你:睡覺最好!這一睡 啊,榮辱皆忘,什麼榮耀的事情,被侮辱的事情全 部忘光,整個娑婆世界全部忘了。眼睛一張開,不 知何處是家鄉。在夢中把自己的身體都忘了,也不 知道身在何處?醒過來看一看,有時候醒過來是在 飯店耶,有時候醒過來是睡在同門的家,有時候醒 過來是自己的床上。我的床上很難睡,床上不好 睡,所以現在到處找睡的地方(笑)。

#### 盧師尊與佛陀的對照

我覺得我這一生很莫名其妙,人家釋迦牟尼佛 八十歲,正常一點八十歲。說法四十九年,八十歲 祂就圓寂了, 祂真的很聰明耶, 八十一歲以後就完 蛋了。現在我八十一歲,老很可怕,病也很可怕。

#### 祈願法脈傳承 蓮花童子續度眾生

我不能自己了,還要繼續活下去,真的!當初 發的願收回來(笑),真的不想做。請蓮花童子告訴 我,可以不可以回去以後,回到蓮花童子的地方, 然後以後可以不用再來(笑)?發的願就像我在講夢 話一樣,誰叫自己要理光頭,你們跟著我理光頭。 傳承下去,師尊老了,傳承給年輕的光頭,年輕的 光頭繼續傳承下去,就等於蓮花童子在繼續度眾生 (眾鼓掌)。老的不用來了,換年輕的。

#### 弟子善意激約 請法王再轉世投生

現在還有同門說:「師尊!你老了。」那個女 生跟我講:「你就投生在我的肚子裡面,我會好好 的照顧你(笑)。」我會被你打死,你照顧我?還有 弟子年輕,他說:「我太太也年輕,我也年輕,我 '還可以生,你到我家來好了。」我一看, 阿嬤喂 (台語)!他已經有幾個小孩了,那我變成最小的, 我會被我哥哥打。不能講的「經」還是要講,不然 怎麼辦?頭已經洗了,不能洗一半,日子越來越難

### 2025年6月15日 聖尊蓮生活佛 主持彩虹雷藏寺「大白蓮花童子護摩法會」暨《大佛頂首楞嚴經》第32講

#### 〈卷第二〉

「佛告阿難 釋迦牟尼佛告訴阿難:今汝所 言,見在汝前,是義非實。若實汝前,汝實見 者,則此見精,既有方所,非無指示。且今與 汝坐祇陀林,遍觀林渠,及與殿堂,上至日 月,前對恒河。汝今於我師子座前,舉手指 陳,是種種相。陰者是林。明者是日。礙者是 壁。通者是空。如是乃至草樹纖毫,大小雖 殊。但可有形,無不指著。若必其見,現在汝 前。汝應以手確實指陳,何者是見。阿難當 知。若空是見,既已成見,何者是空。若物是 見,既已是見,何者為物。汝可微細披剝萬 象,析出精明淨妙見元,指陳示我,同彼諸 物,分明無惑。」

沒有「你問我答」。好了!我唸一遍。「佛告 阿難 釋迦牟尼佛告訴阿難:今汝所言,見在汝 前,是義非實。若實汝前,汝實見者,則此見精, 既有方所,非無指示。且今與汝坐祇陀林,遍觀林 渠,及與殿堂,上至日月,前對恒河。汝今於我師 子座前,舉手指陳,是種種相。陰者是林。明者是 日。礙者是壁。通者是空。如是乃至草樹纖毫,大 小雖殊。但可有形,無不指著。若必其見,現在汝 前。汝應以手確實指陳,何者是見。阿難當知。若 空是見,既已成見,何者是空。若物是見,既已是 見,何者為物。汝可微細披剝萬象,析出精明淨妙 見元,指陳示我,同彼諸物,分明無惑。」

#### 阿難說妙明真心可見 是錯誤的

這一段廢話(笑)。「佛告阿難 釋迦牟尼佛告 **訴阿難」**——釋迦牟尼佛跟阿難講。「**今汝所言**, **見在汝前」**——你今天所講的妙明真心在你面前, 「是義非實」——那是錯誤的。**「若實汝前,汝實 見者,則此見精,既有方所,非無指示」**——如果 這個妙明真心在你面前,你確實看到了,這個妙明 真心啊,就是有方向,有所在。

#### 林木、河流、日月、虚空皆可指

「且今與汝坐祇陀林,遍觀林渠,及與殿堂, 上至日月,前對恒河。汝今於我師子座前」——你 現在跟我坐在「給孤獨園——祇園精舍」,你看所 有的樹木,所有的河流,以及所有的殿堂。你可以 看到太陽、月亮,你面對著「恆河」,你現在跟我 坐在獅子座前。「舉手指陳」——你用你的手去 指,這是種種的相。「陰者是林。明者是日。礙者 是壁。通者是空」——暗的是樹林;明的就是太 陽;障礙你的就是牆壁,你能夠看得出去的就是虛 空。

#### 佛陀揭示色相可指 見性難尋

「**如是乃至草樹纖毫,大小雖殊**」——如是乃 至草樹,就是從大到小,有大的、有小的,通通都 不同。「但可有形」——都有它的形狀。「無不指 著」——你都可以指得到。「若必其見,現在汝 前。汝應以手確實指陳,何者是見。」——如果你 看到妙明真心出現在你面前,你就可以用手去把它 指出來。

#### 若虛空為妙明真心 何者是空?

什麼是妙明真心呢?「阿難當知。若空是見, 既已成見,何者是空」——阿難尊者你要知道,如 果虛空是妙明真心,那什麼是「空」呢?「若物是 **見,既已是見,何者為物」**——如果這個東西是妙 明真心,那什麼又是東西呢?

#### 妙明真心見性非物 不可取

「汝可微細披剝萬象,析出精明淨妙見元,指



## 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第032講

**陳示我,同彼諸物,分明無惑」**——你要好好細細 的,用你的腦筋去想一想,慢慢把它分析所有的萬 象。分析出你真正的妙明真心,然後跟我講。這妙 明真心跟所有的東西都是一樣的嗎?你這樣子才能 夠不會有所迷惑。這一段就是這樣子。我告訴你妙 明真心啊,不是這個!

#### 法王天眼初開 為妙明真心之作用

我跟大家講,第一次瑶池金母給我開「天 眼」。晚上回去,眼睛一閉,一整個晚上我在天 上,那個就是妙明真心的作用。因為,我回到測量 連的宿舍, 我看到的只是我的臥室, 我臥在我的床 上,眼睛一閉,到了天上界。不是我的身體去了天 上界,是你的妙明真心顯現,你才看到了蓮花童 子,才到了「摩訶雙蓮池」。那不是我能力可以做 得到的,也不是我眼睛看見,也不是我腦海想到 的。因為,蓮花童子我從來沒有想過,那是妙明真 心的作用。

#### 摩頂奇緣 法王加持癌瘤消失

在「彩虹雷藏寺」,有一個歐巴桑小姐,是歐 巴桑也是小姐,師姐啦!就印尼來的,對不對?大 家都清楚,她耳朵那邊長瘤,剛好我在摩頂,她進 來,我摸了一下。她到西雅圖來做什麼?她叫「陳 麗」,她到西雅圖來做什麼?就是要問她這個瘤, 主要問她脖子耳朵底下的這一顆瘤。結果,跟著她 來的幾個講師,就跟她講:「誒!妳的瘤呢?」她 一摸,沒有了。怎麼一摩頂就沒有了呢?一定有緣 故。她的兒子叫做陳男,是不是?是她的兒子嗎? 不是啊!

(蓮彥上師回答:師尊,那個陳男是她的朋 友,然後「餘音」是陳麗兒子的女朋友。)

**師尊:**陳麗兒子的女朋友,陳麗的兒子叫什麼

(蓮彥上師回答:叫「林全」,雙木林,全部 的全。)

**師尊:**林全,陳麗的兒子叫林全,他的女朋友 是?

(蓮彥上師回答:餘音,是師尊取的,多餘的 「餘」(笑))。

**師尊:**好啦、好啦!我弄不清楚妳講的。我這 個腦筋已經退化了,弄不清楚這些關係。總之,跟 陳麗有關係就是了。

#### 加持癌瘤消失 是妙明真心的作用

到最後,用祂(大威德金剛)的咒音,都是跟陳

麗有關係的,可能有這一層關係。所以突然之間一 摩頂,她這個瘤就沒有了。這不是我的能力耶!我 的手又不是手術刀,我也不是外科醫生,我怎麼把 妳的瘤拿掉呢?那就是一種作用,應該就是妙明真 心的作用。

#### 妙明真心非肉眼可見

但是讓你看不到,妙明真心是讓你看不到的, 那個才是妙明真心。讓你看得見的不是東西,也不 是空,你能夠用手指出來的都不是。所以,我現在 看到佛菩薩是這樣子的,是真的!

#### 佛菩薩顯現 確實是豪光萬丈

所以以前「布袋戲」演的,大的、有神通、有 法力的,很高強出來的話,他是豪光萬丈、瑞氣千 條,真的是這樣子耶!布袋戲演的,他隨便演,被 他演中了。真的!我看見的佛菩薩就是這樣子的。 眼睛一閉起來,要看佛菩薩的時候,眼睛前面產生 很多的光芒,很多很多的顏色,不得了!一個大 圈,周圍全部是光芒,然後再從這個圈圈裡面,再 出現佛菩薩讓你看,真是豪光萬丈、瑞氣千條。這 樣子看的,但不是我用眼睛看,我用眼睛看不到 的,必須要閉著眼睛,然後開始閃光。

#### /笑/笑/人/生/

前面有警察在查酒駕,剛喝完酒出來,早知道 就不走這條路了。距離警察越來越近,心臟怦 怦的跳,手心全是汗。想要掉頭,但這是單行 道,跑也跑不了。輪到我了,緊張地把嘴張 開,對著酒測器吹了一口,酒測器瘋狂的鳴 叫。完了,這次躲不過去了。警察對我大吼: 「快滾,你是來亂的喔?走路的跟著湊什麼熱 鬧?」靠腰(台語),酒喝多了,竟然忘了開 車!

顧客問:「我只是問你賣的瓜甜不甜,你就打 我,為什麼?」賣東西的人講:「為什麼?我 賣的是苦瓜,你還問我甜不甜?」

阿嬤說她今天很開心,活到了七十歲,還有猛 男捧著她的臉,專注的注視著她,持續20分 鐘,真的是超開心的,心中的老鹿亂撞。原來 是年輕的男的牙科醫生在幫她看牙。

有個美女給小明發Line說:「今天晚上到我家 吧,我家沒人耶。」於是小明很高興就去敲 門,結果敲了一個小時,果然是沒人。

## 2025年6月15日 聖尊蓮生活佛 主持彩虹雷藏寺「大白蓮花童子護摩法會」暨《大佛頂首楞嚴經》第32講



#### 念及母親 法王哽咽悲泣

其實,我現在也可以召請我媽媽到我們這個殿 堂來,但是我不敢召請,因為我一召請啊,我就不 用說法了,我眼淚就會流,不能召請祂。一召請 祂,我就會哭。我八十一歲了耶,做人家的阿公 了,召請自己的媽媽,祂來的話,我還是忍不住。

(師尊唱)「美麗的,美麗的天空裡,出現了 閃亮的小星星,好像是我媽媽的,慈愛的眼睛。」 (師尊忍不住哽咽悲泣)

#### 佛陀講無常 有生有死 有聚有散 有盛有衰

我唸祂,祂就會來,祂知道我。我經常記得當 初我去讀軍校,我媽媽幫我整理行李,她拿著針, 拿著一捆的線,她跟我講了一句話:「以後扣子掉

了,你要自己補。」這個人生就是這樣子,不是 聚,就是散。釋迦牟尼佛講無常,不會有永遠的。 有生必有死,有聚必有散,有盛必有衰。

#### 金母與母親 法王心中最深的眷念

我們都知道無常的道理,但是往事懷念就是一 種愁。所以我不能唱那一條歌,因為一唱就想起, 一憶念祂就來,然後就流淚。只有兩個可以讓我流 淚的,當然也有很多讓我流淚的,但是最主要的是 我的母親,還有瑤池金母。

#### 妙明真心不可見 只可覺受

所以呢,什麼是妙明真心?它根本就是你看不 到的,你也摸不到的,它是無形的,但是你可以覺 受到的,這應該就是了。

你們有誰能夠看得見我的母親呢?在座諸位,

剛剛有看見的舉手,有看見的,你站起來說話。所 以,我一召請就會到了,很多佛菩薩也是一樣,只 要召請祂,就會到的。這麼老了,還哭給大家看。

#### 真心即道 與道合者大 至高無上

所以,跟大家講妙明真心,這是「法」的微 妙,是沒有汙穢的一種「得」,也是「無漏」的一 種「得」,三得合起來就是「妙明」。「真心」的 其實就是「道」,將來你得到了這個,「與道合者 大」,那是至高無上的。

#### 有形世界如塵沙 妙明真心最珍貴

這整個宇宙非常的廣大,娑婆世界的眾生只看 到有形、有相的,被有形、有相所迷惑,不能體會 到妙明真心。你體會到妙明真心,這些有形有相的 都是一粒沙。釋迦牟尼佛所講的,所說的法,重點 就在這裡。

再有名的也是一粒沙,再多的錢財也是一粒 沙,你再珍貴的東西也是一粒沙。所以我們學佛, 就是你證到了妙明真心以後,你跟整個宇宙虛空就 是合一的,所以應該是最珍貴的。

#### 得妙明真心即是證道 入無上正覺

在娑婆世界爭過來爭過去,都是在爭有形的。 當你修行到能夠顯現,你自己本身的妙明真心的時 候,你就證道了。一證道以後,你就超然不同了, 你就超越了。你不會再有煩惱,那就會到了「無上 正等正覺」,就是「阿耨多羅三藐三菩提」。無上 正等正覺,沒有比這個再上的,那個就是釋迦牟尼 佛主要要講到的。所以,我們在修法的過程當中, 慢慢去體會,一樣一樣的慢慢去體會出來,終於有 一天,你可以跟道合一。

嗡嗎呢唄咪吽。

## /延/伸/閱/讀/**盧師尊憶母落淚** 師嬤菩薩 法王心中最柔軟的一生摯愛

「美麗的 美麗的 天空裡, 出來了光亮的小星星, 好像是我媽媽慈愛的眼睛。 媽媽的眼睛我最喜愛, 常常希望我做個好小孩, 媽媽的眼睛我最喜愛。」

盧師尊對母親的思念極為深切且持久,即使母 親已離世多年,祂仍經常在法座上或任何一處,吟 唱這首滿溢著對媽媽思念的兒歌時,往往無法自抑 地哽咽著留下淚水。因為祂一唱就憶念起最難以忘 懷的母親。此時此刻,法座上的 盧師尊不僅是法 王,同時也是人子,一位思念母親的人子。

#### 缺乏父愛的早產兒

盧師尊曾說自己成 長的過程,是在一個 「哭著的時候比笑著 多」、且父愛缺席的情 景下,母親的細心照 護,成為祂生命中最深 刻的愛的連結。在第二 次世界大戰的最後一 年,也就是西元1945 年六月二十七日(農曆 五月十八日),這天美



國的B-52戰機,轟炸台灣嘉義的水上機場,盧師 尊在嘉義牛稠溪畔的雞舍出生。

因為不足月出生的緣故,不被父親接納,因此 只能與母親分開,由外婆及阿姨黃雪花接續撫養。 後來由於爸爸工作調職,舉家搬到高雄的緣故,因

而又被接回與父母同住,雖然回到母親身邊卻也開 始度過動輒被打罵的19年時光。然而這樣的日子 裡,母親是祂唯一的依靠,也是這一生最摯愛的親 人。

#### 師嬤一生儉約 法王傳承母親身教

在生活艱困、家境 困難的情況下,盧師尊 的母親勤勞節儉,養雞 養豬、做衣服以貼補家 用。盧師尊從小就跟著 母親逐戶收集餿水餵 豬,跟著母親去市場叫 賣雞隻,也賣過冰棒、 「李仔糖」、「澎糖」 。國中時,他史利用寒 暑假做「黑手工人」, 鑄造廠工人、油漆工、



車床工、電表工等等工作,這些都是為了家計和學 費。盧師尊自述自己一生儲蓄節儉的習慣,皆是學 自母親的身教,母親的身教成為 盧師尊一生勤儉 節約的典範。

#### 入軍校與母分離 開始獨立生活

盧師尊19歲考上 軍校時,臨行整理行 李,母親含著眼淚,把 針線盒放入行李袋中, 對他說:「卡子,以後 你扣子掉了,要學會自



己補。」當時 盧師尊聽見這句話,眼中噙著淚久 久不敢抬頭,他將要與母親分離,開始學習獨立生

後來 盧師尊開天眼、學佛,母親也跟著學 佛,甚至皈依 盧師尊,每日一修,從不間斷,所 有真佛弟子尊稱其為「師嬤」。在 盧師尊全世界 各處弘法,皆能看見師嬤護持的身影,這份來自最 親近家人的認同與支持。

#### 學佛成就 接引母親證菩薩果位

然而,1998年,師嬤在西雅圖往生,54歲的 盧師尊忍悲為摯愛的母親親自施行「光蘊遷識 法」,接引至其本地一觀世音菩薩的淨土。這是一 場功德圓滿的法事,但在母親離世後的數年間,盧 師尊只要一想起媽媽,還是淚流不止。每年的母親 節,盧師尊因為「願母親常在」,總是選擇佩戴紅 色康乃馨,或是每次吃到媽媽味道的菜,仍然會想 起自己的母親,這是 盧師尊對母親那份無法割捨

#### 養育恩重難報 人成方能佛成

盧師尊作為一位出世的成就者——真佛宗的法 王, 祂曾說:天上的母親「瑶池金母」促成了真佛 宗,而人間的母親(師嬤)則促成了 蓮生活佛盧 勝彥的存在。只要提起這二位「母親」祂總會禁不 住流淚,因為沒有父母的養育就沒有如今的祂,這 份恩德無以報答。對人間母親的深切思念,證明了 即便成就無上正等正覺,這份源自與母親的愛與連 結,依然是其生命中不可或缺的一部分。





我在三十八歲的時候,從「台灣」移 居美國的「西雅圖」,在「西雅圖」住了 四十二年。

現在,我是八旬老僧。

「西雅圖」人稱「翡翠之城」,翡翠 很美,但也是冰涼的。

冬天很冷,結冰。晚上是零下的溫 度,偶而雪花飄飄,很美。

這種天氣就是「西雅圖的冰點」。

我的生活,一向很規律,每天要寫一 小篇文章,每天要修一壇法,每天要畫一 幅畫,就這樣的過日子。

星期六晚上,在西城雷藏寺講經說 法。

星期日下午,在彩虹雷藏寺做護摩 (火供)兼講經說法。

我的生活很平靜,就是這樣,一天一

天的過去,一年一年的過去。

這種生活就是「不動」的。

不動的,就是「冰點」。

「水」是動的。

「冰」是不動的。

其實,我這一生,與眾生的緣份寬廣 無盡無限。

所以,皈依我的弟子,很多很多,她 他們常來西雅圖看望我這位老僧。

弟子們每天也寫信給我,他們也寫的 很好,文筆很優雅、很美。

我看到好的信,我就把它珍藏起來, 結果越藏越多。

這些「有情眾生」的信,充滿了感 情,把西雅圖的「冰點」融化了。

什麼又是「天女散花」?我是指這些 充滿「有情」的信,一片又一片從天上飄 下來,落在我的手中,落在我的心中。

我的弟子,「解憂小公主」,寄給我 「洪予彤」的詞曲,如下:

愛是看不見的語言

愛是摸不到的感覺

愛是我們小小的心願

希望你平安快樂永遠

愛是仰著頭的喜悅

愛是說不出的感謝

愛是每天多付出一點點

雙手合十不在乎考驗

讓愛傳出去

它像陽光溫暖我和你

不管有多遙遠

總有到的那一天

讓愛傳出去

那前方漫漫人生路

有你的祝福

沒有過不去的苦

「解憂小公主說」:

心有陽光冬不寒。

眼有星河天地寬。

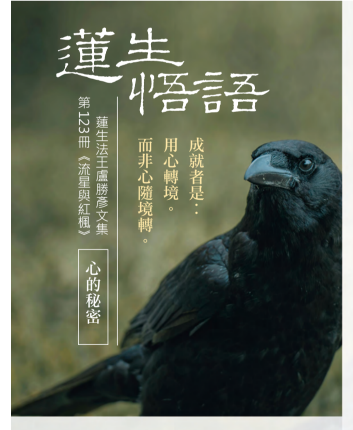
願君沒有煩惱事。

日子越過越心歡。

我(盧師尊)看了信,「西雅圖的冰 點」化成「西雅圖的沸點」。心中有了太 陽!

> 蓮生活佛· 盧勝彥 Sheng-Yen Lu 17102 NE 40th Ct., Redmond WA 98052 U.S.A.

> > 二〇二四年十二月



我在禪宗公案裡,讀到一則典故:

杜鴻漸做宰相時,有一次與無住禪師在寺院內 談禪。此時寺院外的樹上有一隻烏鴉啼叫:「阿! 阿!阿!」

無住禪師問杜相國說:

「你是否聽到烏鴉的啼聲?」

杜宰相回答:「是啊!」

此時烏鴉叫完就飛走了,無住禪師再問杜宰相 說:「這個時候,你還聽到烏鴉叫嗎?」杜宰相照 實回答:「烏鴉飛走了,聽不到它的聲音了。」

無住禪師說:「我現在還能聽到烏鴉的叫 聲。」

杜宰相驚奇的問:「烏鴉已經飛走,早就無啼 叫,為什麼還能聽到烏鴉的啼叫呢?」

無住禪師答:

「這是心的秘密。」

無住禪師的解釋如下:

「有聞無聞,非關聞性,本來不生,可曾有 滅?有聲之時,有生聲自生;無聲之時,是聲塵自 滅。而此聞性,不隨聲生,不隨聲滅;悟此聞性, 則免聲塵之所轉,當知聲是無常,聞無生滅。故鳥 鴉有去來,而吾人聞性無去來。」

我簡單的說明如下:

烏鴉有去來。

心無去來。

不要為聲音外境所轉。

要心不隨境轉。

如此契入禪定。

也就是說,一個成就者的心,是不動的,能夠 斷除所有的煩惱,不會因為種種的分別,時而這 樣,時而那樣。環境不會影響了一個成就者的心。

所以成就者是:

用心轉境。

而非心隨境轉。

讀了「無住禪師」的說明,我自知,心的本身 是無垠的空間,而在廣大的寂靜之中,心可以造天 堂,心可以造地獄,建立一切的事物,然而,完全 空無即是不可衡量了。

我探討「安心」的問題 ----

在這世界上,有很多快樂的事,也有很多痛苦 的事,也就是令人舒適的事和令人不安的事。

修行人要去經驗這些事物,每一次經驗可以說 都是一種考驗,而且都會留下痕跡。

每一個經歷,所產生的反應不同,當然也產生 很多的煩惱,這裡面,有憂傷、痛苦、斷腸、矛 盾、衝突。

假如我們深入內心世界,就可以明白「煩惱」 有現在式,有過去式,當「煩惱」已經過去了,那 「煩惱」就被避免了。

這裡面印證到:

「煩惱」有來去。

而「心」無來去。

修行者要探討內心世界的「我」及「非我」, 以及所謂的「外在」及「內在」。

當一個人達到成就的境界時,他的心是自由 的,他的心是自主的,不會被外在的煩惱所污染, 心是超越的,因為成就者明白,一個自主的心,免 於種種的經驗及反應,由於能夠運用「心智」,一 切的干擾不會存在,「心」可以轉變一切的環境, 就算是環境未變,心也是自身的光明,是不動的, 是完全清醒的,是大安止的。

我體悟到:

當烏鴉叫的時候 ----

一切流言、譭謗、傷害、勒索、挑戰、排斥均 加諸在行者的身上,只要有「我」,就必然有反 應,有煩惱。

當烏鴉飛走的時候 ----

這一切會變成過去式。煩惱也不見了。

然而,一個成就者要真正明白,只要無 「我」,就去掉一切的執著了,心就完全清醒了, 心就完全自主自由了,心是沒有邊緣的,心是光明 的,心是大圓滿,如此就可以得到如來的大智慧, 悠然進入大安止。

外在「煩惱重重」。

內在「光明無盡」。





世界真佛宗華光功德會 World Lotus Light Charity

真佛心・華光情」華光送暖 讓愛相隨



## 學習 師佛的慈悲 將佛法 化為實際的關懷與奉獻

【英國華光功德會 真渡分會 報導】為慶祝根本傳承上師蓮生活佛八十一 聖壽,英國華光功德會真渡分會於2025年6月1日發起送暖行動,將滿載愛 心的生活愛心物資捐贈予當地食物銀行,與全球華光弟子同步向師尊獻上最真 摯的祝福與敬意。

本次參與善行的義工有: Alan Chung、Franki Deng、Lee Winter、Richard Wee、Alan Ho、Yen Ho。

捐贈愛心物資包括:白米、麵條、義大利麵、豆類、食用油、礦泉水、果 汁、汽水、牛奶、麵包、穀片、零食、薯片、餅乾、巧克力、新鮮水果等多樣 民生食品,為有需要的家庭送上溫暖與希望。

願每一份愛心物資都承載佛恩與溫情,照亮他人,溫暖社會,也圓滿自心 修行之道。

敬愛的根本上師蓮生活佛:

弟子們以慈悲為舟、以行動為證,將所學佛法化為實際的關懷與奉獻。虔心祝福師佛佛體安康、長久住世、法輪常轉,願華光慈善精神照耀世間,利益無量有情。生日快樂 師尊~







## 願慈悲暖意 化作恆久燈火 長燃於世 供養佛

【巴西華光功德會真諦分會 報導】為恭賀根本傳承上師 蓮生活佛八十一 聖壽,全球華光弟子齊心發起布施善行,藉由實際行動表達對師尊無盡的感恩 與敬意,以功德供養佛恩浩瀚,迴向人間祥和。

南半球時序入冬,氣候漸寒,巴西華光功德會真諦分會特別響應「2025師尊佛誕·全球華光同步捐白米」活動,結合當地實際需求,發起《寒冬送暖》毛毯捐贈行動。此舉不僅傳遞愛與關懷,更是一份發自內心的深切祝福,獻予慈悲護世的師佛。

2025年5月31日,《寒冬送暖》募集活動圓滿落幕。該行動由巴西華光功德會真諦分會聯合聖保羅僑界發起,於短短28天內募集毛毯高達15,300條。捐贈儀式於6月3日下午2時30分,在聖保羅Liberdade客家文化中心隆重舉行。

所有毛毯都是捐贈給當地清寒家庭、老人院、孤兒院及身心障礙照護機構,讓佛光化為實質溫暖,照拂苦難眾生。每一條毛毯背後,是來自同門的親 友與善信的愛心與祈願,是對 師佛聖壽最真誠的供養。

捐贈當日,現場氣氛莊嚴溫馨,義工與信眾齊聚一堂,共同見證這場慈悲 實踐。毛毯整齊堆疊,彷彿無數善念的具象展現;受贈單位代表真擊致謝,感 動人心,溫情洋溢。

聖保羅僑社代表於儀式中致詞表示:「這些毛毯,不僅是禦寒之物,更蘊含著佛門善信深厚的祝福。這份愛,將在寒冬之中持續發光發熱,溫暖每一顆需要關懷的心。」

活動圓滿畫下句點,然而善行與供養的心意永不停歇。弟子們祈願,將這份源自慈悲的暖意,化作恆久燈火,長燃於世,恆常供佛,利益有情,照亮人間。

祝 師佛佛誕吉祥、佛體安康。

以愛行善・以行供佛・願佛光常照・善念永續。







# 發揚華光慈善精神傳遞愛的正能量

【澳洲悉尼華光功德會 報導】為慶祝根本傳承上師蓮生活佛八十一聖壽,澳洲悉尼華光功德會於2025年5月30日發起送暖行動,將滿載愛心的生活愛心物資捐贈予當地的慈善機構OzHarvest,與全球華光弟子同步向師尊獻上最真摯的祝福與敬意。

捐贈愛心物資包括:白米(1kg) 250包、麥片(900g) 100包、義大利面(500g) 200包、速食面(5x85g) 40包、速食杯面50個、金槍魚罐頭(96g) 120罐、茄汁黃豆罐頭(425g) 120罐、保久牛奶(1L) 50瓶、各類餅乾(Arnott's Shortbread, Water Crackers & Scotch fingers) 共220包、白麵粉(1kg) 40包、原糖(1kg) 40包、鹽巴 lodised table salt(509g) 40瓶、Weet-Bix早餐麥片(575g) 20盒、番茄罐頭(500g) 50罐、鷹嘴豆罐頭(420g) 40罐、Bushells黑茶包(50bags) 20盒、桃子丁水果杯(4 packs) 50盒。

願每一份愛心物資都承載佛恩與溫情,照亮他人,溫暖社會,也圓滿菩提

師尊生日快樂!弟子們愛您!弟子們以慈悲為懷、務實行善。一心虔誠祝福師佛佛體安康、長壽住世、法輪永轉。

願華光慈善精神發揚光大,傳遞愛的正能量、利益無量有情眾生。







## 將華光功德會的善行化作 最真摯的供養 供養佛

【台灣華光功德會 南區分會 報導】2025年5月27日,值此蓮生活佛聖壽之際,台灣南區華光功德會以實際行動獻上最誠摯的祝福與供養。當日義工們齊聚一心,將滿載愛心的生活物資與畢業禮物送往高雄旗山區十所國小,為小天使們帶來溫暖與祝福,同時也將這份慈悲的善行獻予我們最敬愛的師尊。

本次受贈學校包括:溪洲國小、旗山國小、內門國小、圓潭國小、新庄國 小、溝坪國小、旗尾國小、龍山國小、龍肚國小、新發國小。

義工名單如下:李明村校長、曾耀文校長、黃柏皓會長、林玉盞副會長、 郭明德師兄、龔素節師姐、郭姿妙師姐;同時感謝陳世良師兄協助物資搬運與 紀錄拍攝,捕捉下動人的每一刻。

此次捐贈內容涵蓋:白米、肉鬆、沙拉油、炊粉、罐頭、壽麵、餅乾等日常必需品,為孩子們補足生活所需。配合六月畢業季,更加碼贈送「真空瓶禮 盒組」給即將畢業的小天使們,祝願他們前程似錦、展翅高飛!

這場充滿愛與希望的佈施活動,不僅傳遞了物資,更傳遞了祝福與關懷, 將華光功德會的善心善行化作最真摯的供養。願這份溫暖的心念,隨風傳遞, 長存人間。

值此殊勝吉日,全球華光弟子同心同願——恭祝 蓮生活佛 聖壽無疆,佛 體安康,廣度有情,佛光普照!

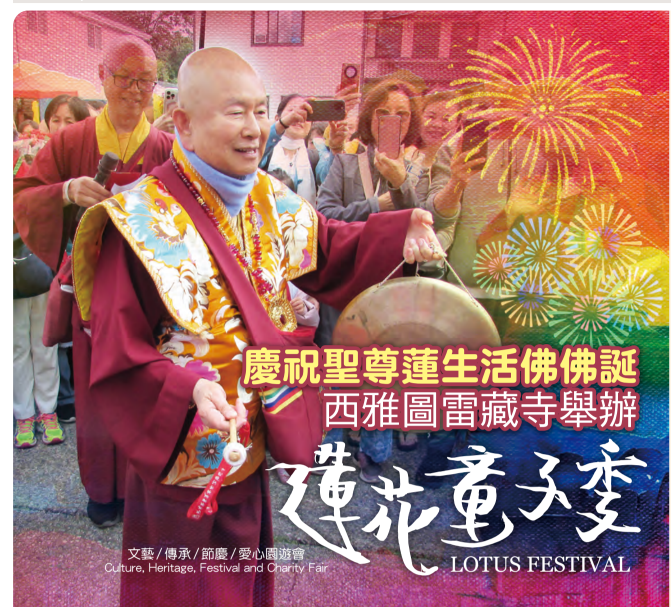
師尊生日快樂!











一年一度的聖尊蓮生活佛佛誕慶典,在6月 13日(農曆5月18日)隆重舉行,世界各地的真佛弟子湧入西雅圖雷藏寺,人人歡欣無比的與聖尊共度生日。

西雅圖雷藏寺首次舉辦蓮花童子季系列活動,以「聖尊佛誕」、「祖廟西雅圖雷藏寺40週年慶」(9月14日),及「秋季大法會」(農曆七月最後的週六)為三大主軸,內容包括慶生活動、愛心公益園遊會、宗教人文藝術的展覽、畫畫與寫生比賽、欣賞蓮花之美等等。

蓮花童子季的活動性質,富含文藝節慶、傳承佛法,與慈善公益。至誠感恩讚嘆法王 蓮生活佛 悲智雙運,不辭辛勞的在娑婆紅塵救度眾生,融合佛法的聖諦與俗諦,開顯蓮花童子的真善美境界。

#### 聖尊擊鑼揭開蓮花童子季的序幕

「噹!噹!噹!噹……」聖尊蓮生活佛擊鑼三聲,接著再快速連擊多聲,揭開了蓮花童子季的序墓。

蓮紫上師在一旁敲鼓配音,鼓聲隆隆,隨即一如雷藏寺孩童「小寶」在母親蓮花貞妮的呼喚下做街頭表演,演出舞獅與演奏電子琴,現場還準備「打賞帽」,師尊還投下了一個紅包打賞了這位臨時的街頭小藝人,引起一陣歡呼!熱鬧滾滾,人群興高采烈的蜂擁圍觀著。

聖尊蓮生活佛從真佛大道走回真佛密苑的路途中,同門獻花不斷,都是特別來祝賀聖尊生日快樂。



#### 園遊會各攤位收入 全部捐做慈善布施

今日歡慶聖尊 蓮生活佛佛誕,同時從今起一連2天舉辦愛心公益園遊會,各攤位的收入全數捐做慈善布施,幫助貧苦眾生。

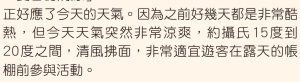
園遊會入口處設有服務台,蓮花佩芬助教與蓮花曉芳師姐親切的為遊客解答問題,並提供園遊券的兌換服務。遊客前往各攤位參加種種活動,都需繳付相對應於各活動的園遊券不同點數。



#### 真佛密苑草坪旁的蓮花畫展

欣逢聖尊 蓮 生活佛佛誕,及蓮 花童子季活動,在 真佛密苑的草坪旁 ,特別展出聖尊的 31幅蓮花畫作, 富含佛法意境,令 人流連往返。

其中有一幅是 大日中蓮花盛開的 圖畫,聖尊題字為 「夏日的清涼」,





10









#### 聖尊的時光迴廊 劃時代的大救度

沿著西雅圖雷藏寺的外圍牆壁上,圖文並茂的 展出聖尊 蓮生活佛從小至今的時光縮影,歷經了 平凡、學法、弘法、 遊方、幽居、隱居時期, 直 至現在的大日再現。

聖尊為世間樹立了大法幢,大悲法雷震動天地,無數眾生與神鬼都受到感動而皈依學佛,以離開輸迴大海。



這是劃時代的大救度,不只是在人間,甚至是上天入地的慈航普度。蓮生活佛的著作傳遍世界,至今已出版了305本,許許多多的人都是因為讀了聖尊的書,才明白佛法的珍貴,知道因果不虛,確實有佛菩薩、鬼神,以及輪迴的存在,因此需快快修行,昇登佛土,成就聖果。



#### 弟子齊賀 隆重開場

農曆五月十八日,這是大白蓮花童子乘願降臨 人間的殊勝日子,人天同慶的時刻,全世界各地的 弟子不遠千里,陸續蜂擁至西雅圖雷藏寺來為聖尊 蓮生活佛賀壽,此起彼落的生日祝賀不絕而耳,師 徒情深,令人動容!

6月13日的盛大賀壽晚會,由蓮碤上師的鋼琴演奏揭開序幕,緊接著有川劇變臉、歡樂炒菜舞蹈、印尼同門自創歌曲「師尊我深深感恩您」等,現場歡笑聲不斷,師徒皆沉浸在歡樂的氣氛中。



#### 瑤池仙苑 天上人間

接下來的重頭戲是瑶池金母請 蓮生活佛入瑶池仙境,由雲華夫人引領金母的侍女少鸞、青鸞、幼鸞翩翩起舞,一路引領 師佛及蓮香上師入瑶池赴盛會。路途中眾仙佛前來祝賀,有敲鑼打鼓的眾仙、神通廣大的濟公、修練金丹的仙女……,真佛大道上一路紅地毯以及簇擁的眾上師及同門一路緊緊相隨,星光燦燦,洋溢著溫馨的師徒之情。



### 精彩的文藝匯演

整個流程以歡歌、笑語、舞蹈、喜劇,將這人間晚會化作天上盛會,節目精彩絕倫。舞蹈有來自泰國的華麗皇家舞蹈、西雅圖仙女演出的敦煌舞《迦陵頻伽》、眾上師與法師舞出的盤子舞、草原舞蹈團的《18歲的雙手攙扶我們到永久》。



#### 歡聲雷動的表演

加州慧婷師姐演奏古筝名曲《梁祝》和《春到拉薩》、天音雅樂合唱團演繹的節目《蓮花童子在人間》。最特別的是台灣的《北海道漁歌舞》,一群超過65歲領敬老卡的長者,跳著需要充滿活力的捕魚歌舞,動作很努力的想要跟上節奏,惹得現場觀眾哈哈大笑,精神可佩!接著是一群年輕的蓮花童子,用一雙手、一個杯子,敲出童年的回憶,象征著「永遠18歲」的初心,獻給我們的師佛。

戲劇部分,由西班牙明照同修會主導,帶領英國、加拿大、西班牙眾同門演出的《小龍女考學記》。還有巴西真諦雷藏寺帶來的喜劇小品《小明的校園故事》,把師佛最愛講的小明笑話精華集結,生動地表演出來,師佛及觀眾們捧腹大笑,蓮訶上師更是扮演搞怪小明,呈現由迷入悟的學佛歷程。



#### 晚會高潮

至此,全場最高潮當然是人天共同敬仰的 聖尊蓮生活佛演化金剛棍,以及師佛、師母及家眷共同慶生。並揭開西雅圖雷藏寺準備的兩份禮物:一文一武,象徵著師佛的文武雙全。 這「文」的禮物是從空中滑下師佛文集的巨幅畫,師佛一生所寫的著作疊起來何止是等身高度,已經是樓宇之高了!而「武」的禮物是一尊3D打印的師佛舞動金剛棍塑像,象徵佛法玄旨的金雞獨立!我們何其有幸,能與師佛同一時代,親近師佛來學習佛法。



晚會就在全體大合唱《感恩真佛》中慢慢落幕,人人手持著蓮花燈或手機燈光,如滿天的星星。在走回密苑的紅布條星光大道上,眾仙女提著燈籠緩步引路前行。師佛看著紅地毯兩旁每一位弟子的眼睛,心靈交融,時間似乎凝結。短短原本只需三分鐘路程,卻走了十幾分鐘,彼此都藏著無盡的師徒情深。祝願師佛能夠長久住世,健康平安,長壽自在,師恩如山,讓我們可以同願同行。



每逢週六、週日的同修與護摩法會,我總是靜 靜地坐在蓮生活佛面前,或是凝神於直播的螢幕 前,將心中種種疑問、煩惱與求解之處,——默告 於師佛。而神奇的是,師佛總會在每一場法會的開 示中,逐一回應。這一來一往的交流,從未落空。

甚至當我將這個方法分享給家人與友人,他們 試著照做,也不約而同地收到師佛的珍貴回應與法 語贈與。

有人問我:「你怎麼知道師佛說的正是你的問 題?」

我答:「不是我知道,而是那份覺與師佛所證 的法性之心,自然相應了。」

蓮生活佛是一位偉大的成就者,祂的語聲,是 佛的「一音演萬法」。一句話,可以千人千解;一 場開示,可以對應萬種心機。當我念念安住,師佛 的每一句法語,不僅穿透耳根,更直入心髓,化作 無聲甘露,調伏內心波濤。

這種交流,並非我個人的特殊經驗,也不因為 我有什麼特別的根器。相反地,我只是將身心如實 交出,放下自我,不再攀緣外塵,而是如實地聆聽 內在的聲音。

若人質疑:「那為什麼我就無法和蓮生活佛如 此溝通?」

我說,方法就是禪修。透過禪定,把日常的慾 望降低,煩惱自然也就少了。這是一個減少自我執 著的過程,把妄想漸息、心念澄明,在我們行者的 行、住、坐、臥之中,光明會恆常現前,佛性也日 益明朗。

心不動,師佛才會對『你』說法。

看不見、聽不到,是因為我們充斥著煩惱及妄 念。



這不是遙不可及的經驗,而是人人本自具足, 只待放下自我的那一刻,就能親證的真實。

那是難以言喻的體驗,心中剛浮現一個難解的 法義,尚未成形於語言,師佛便在下一刻開示中切 中要害。每當如此,我淚流滿面,不是因為得到答 案,而是因為體會到那份不可思議的同在。佛不在 遠方,不住高天,而是住於我們一念安住之時;住 於師佛慈悲的語聲中,也住於眾生那顆願意放下自 我、願意聽聞的心中。

師佛對我的每一次開示,從來都不是閒談八 卦,也不是評論是非。即使偶爾提及某些修行者的 言行,也絕非出於論人短長,而是為了警示我、提 醒我不重蹈覆轍,不落同一迷誤。這些話語,句句 都有一示性,如炬火照見我心中未明之處。

我不是聖賢,缺點仍多,習氣未除,修行上的 盲點更是比比皆是。正因如此,我才更需要師佛的 循循善誘,當頭棒喝,甚至在我陷入危機與苦難 時,伸手把我從深淵中拉出。

有時師佛一句話,如醍醐灌頂,使我頓時醒 悟;有時只是一句平常語,卻在我心中激起千層 浪。這些經驗,是我一次次修行的轉折與昇華。因 為我深知,若無師佛攝受與導引,我這樣的人,早 已在黑暗裡迷失,無從知返。

若你也願意安靜下來,讓思緒止息,不再自我 設限、不再分別,那麼師佛的聲音,你也能聽見; 師佛的心,你也能相應。

正如師佛教導我們,這是佛性的心在交流!



在社會節奏愈來愈快速、人與人距離日益疏離 的時代,來自台灣彰化的一則真實故事,卻像一縷 溫暖春風,吹進人心深處,喚醒了我們對善良與關 懷的記憶。

故事的主角,是彰化芳苑國中一位國三學生歐 同學,以及一名默默付出的末班車司機——楊文對 先生。

為了升學,歐同學長期參與學校安排的晚自 習,每晚八點多才步行前往「芳苑鄉公所站」,搭 乘前往二林鎮的最後一班員林客運返家。由於班次 稀少,他幾乎是車上的唯一乘客。然而,他總是

「剛好」趕得上車,從未錯過。

直到有一天因病請假,隔日返校時,歐同學才 從學務主任口中得知,那晚司機在站牌旁等候了良 久,擔心他是否發生意外,還特別聯絡學校確認狀 况。這才讓他恍然大悟:原來,每天都能準時搭上 末班車,並非單靠運氣,而是因為有一位默默守護 他的司機。

原來,司機楊文對深知偏鄉學生的辛苦,也了 解錯過這班車就回不了家。他總是耐心地將車輛停 靠在站牌旁,靜靜等待,不催促、不焦躁,只為了 將這一位陌生的孩子送回家。

這份溫柔而堅定的守候,沒有華麗的語言,卻 勝過千言萬語。現在這位歐同學以第一志願,被錄 取「中正預校」,就要畢業、離開芳苑國中了。

畢業前夕,歐同學帶著親手寫的感謝卡,在校 長陪同下前往客運總站,親自向楊司機表達敬意。 他寫道:「從來沒遇到像您一樣的司機,願意等乘 客,因為很多司機不會等人……

謝謝您願意等我,長大後,我也要像您一樣, 把這份愛與關懷,傳播下去……」

楊司機受訪時表示,他自己也有孩子在外求 學,看到這名學生就像看到自己的孩子。他從不認 為這是什麼特別的事,只是憑著一份為人父母的心 情,希望每個孩子都能安全回家。

這份無聲的大愛,不僅照亮了學生求學的路, 也點亮了社會的希望。「愛,是從他人的需要中, 看見自己的責任。」在這段樸實卻動人的因緣中, 我們看見了什麼是慈悲——不是壯舉,而是一種日 復一日的選擇與堅持。

歐同學可能不久後,就要畢業了,不會再搭乘 「芳苑回到二林」的客運末班車;而,或許,「鄉 公所站」、在黑夜8點半的末班車,也可能沒有國 中學生會再上車、前往二林……

然而,楊文對司機的「熱心、耐心、愛心與溫 馨」,卻溫暖了我們這個冷漠、也經常衝突的社

或許,那班8點半的末班車,未來不會再載著 夜歸的學生,但楊司機用「等一個孩子」的心,寫 下了一段足以感動人心的生命詩篇。

願這份溫情如燈,照亮更多人的人生路,也提 醒我們,在這紛擾世界中,依然可以選擇以善為 本,以愛為念。

# 感恩慈父

文/蓮花一琴

在美國父親節到來之際 佛子們總是忘不了 無上偉大的慈父 法王盧師尊 您是慈悲發願從天降 散出真如智慧的靈光 照耀著十方法界

您寫作超越300冊 如來自天上的活水 滋潤佛子們的心田 讓佛子們從夢中覺醒 明白神淨心自明 大度天地廣 超越愛與恨 輪迴不生根 看淡人間事 淡然而無畏

明白修行重在實修 明白反省自己 修練自己就是道場 放下欲望、執著 將怨氣除掉 心寬廣闊 氣脈自然順暢 擁有了心靈的淡薄與寧靜 自然遠離一切的紛爭

修行之路坎坷不平 慈父您教導佛子實修無生忍的智慧逆轉成仙 慈父您教導佛子實修氣脈明點拙火得淨光 修淨光得空性真如智慧 性命雙修是第一殊勝

慈父您常寫書告訴佛子們:

「你乘智慧的船,已到達彼岸,最高的智慧是 『無智』;每分每秒都在『禪定』的人,他是 不知道禪定的『無禪』」。

佛子閱讀您珍貴的寶書後, 明白了「法爾本然」的真諦。

慈父三百冊文集的珍貴寶藏 彷如大海中的明燈 指引佛子們超越暗礁直達真實的彼岸 佛子們深深感恩偉大的慈父數十年來嘔心泣血寫書 開示經典 培育了無數的佛子茁壯

佛子們誠心祈請 無上偉大的慈父聖尊身體健康長壽 佛體安康常自在 福如東海壽無量 請佛住世長久久 恒轉法輪常住世

祝美國父親節快樂









–期為大家介紹的三本文集,分別為:第187 ▶冊《地獄變現記》、188冊《送你一盞明燈》 及189冊《神話與鬼話》。如書名所示,《地獄變現 記》是屬於「靈異神變」系列的書冊,《送你一盞 明燈》內容是「道顯密禪」的題材,而《神話與鬼 話》則歸類「旅遊見聞」的系列著作。

《地獄變現記》,是 盧師尊將在「陰間」所見 「地獄變現」的情景寫出來,藉此告誡世人,《地藏 經》所說:「閻浮提眾生,舉止動念,無不是業, 無不是罪」的道理,好讓眾生謹記凡事應三思而 行,以免又再造業,成為了六道輪迴流轉的動力。此 書的內容會讓人們感到驚訝,但這看似不可思議的現 象,其實也正是佛法的甚深義趣。例如:「我在地

獄中,也同樣驚訝,現實生活中的周遭人物,也 同時出現在地獄之中,這是『未來世』的變現, 明明是活著的人,竟然在地獄之中,這是『三際 一如』的現象。貫通了:過去。現在。未來。我 終於明白了,我們每一個人,現實世界的每一個 人,有可能活在過去,也有可能活在未來,而不 要以為,只有『現在』才是活著!」

《送你一盞明燈》,是 盧師尊第二本「重讀五燈 會元」系列的著作,內容是對禪門「公案」的解讀, 由此揭開另一頁「禪思」的新篇章。其中講述禪宗分 為頓、漸二教的派系,南宗崇尚頓教,北宗崇尚漸 教, 頓教是速疾成就之法, 漸教是以歷劫之修行, 漸 成佛道之謂…。盧師尊寫出很多我們耳熟能詳、但又 似懂非懂的「公案」事例,並作出恰到好處的指引, 教人們不應固守流於表面的「法則」, 而道出八萬 四千法門修行,即隨方解縛的旨趣。然而,這已是佛 法再深一層的思維引導。

《神話與鬼話》是 盧師尊為圓滿多年前一位弟 子供養出國旅行的心願,於2006年組團旅遊歐洲, 並寫下這次旅程的見聞與隨想的文集。在遊走於歐洲 的旅途中,盧師尊看到往昔遺留下來的「古蹟」,使 他感慨良多,從而更明白佛陀所教「明心」與「見 性」的重要:

「我們學佛者,明明知道一切『有形』必然 歸於幻滅,我們不宜一蠢再蠢,一愚再愚,我們 尋覓的是『明心』與『見性』,我們要像佛陀, 不生不滅。」

而書上提到 盧師尊的「牢獄哲學」,儼然是大自 在如來「哲思」的精髓,也是般若的佛法教導。旅遊 至英國期間,盧師尊公開現身於倫敦的雷藏寺,與弟 子聚會並作佛法開示,這個,可以說是 盧師尊長期 閉關以後,作準備出關前的序曲。

平凡時期 1歲-23歲

1945~1968

學法時期 24歲-39歲 1969~1984 弘法時期 40歲-43歲

1985~1988

遊方時期 44歲-48歲 1989~1993

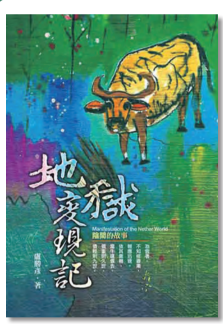
幽居時期 49歲-55歲 1994~2000

56歲-61歲 2001~2006

隱居時期

大日再現 62歲之後

2007~至今



## 盧勝彥文集第187冊《地獄變現記》

# 互為因果同業相繼

導讀撰文◎蓮花敬安

## 人業力重,在臨命終時,必然看見地獄變現 出來。又,如果一個人,精進修行佛道,具 足『定力』、『慧力』、『功德力』,此三力

合一,若欲看見地獄變現,也能看見地獄變 盧師尊寫出地獄裡所見的事蹟,其實也是 見證著佛陀教示「因緣業報」的實相,使眾生明 白「業海」無涯,唯「心」起作用的道理。眾生 的一念執迷,便會隨業力流轉六道,比如書上所 說:貪戀錢財便是下一世黃金蛇變現的因果;無 根譭謗者死後將墮入「飛石地獄」; 而譭謗 盧師

尊者則成了無舌、無腳的陰間烏鴉;沉迷毒品、 賭博、虛擬世界遊戲的人,死後全轉輪到蟲蟻國 的世界,原因是: 枉為人也…等等。這些地獄境 況的直白描述,均有警誡世人的含意,而且,亦 闡明書中冥王所說的偈意:「一切眾生。繫屬於 業。依止於業。隨自業轉。」

盧師尊指出,書中形容的一切「地獄變現」, 其實也無法盡述地獄的實相,這是因為「地獄」 不可思議的緣故。當中展現出「人間」與「陰 間」緊密相聯的祕密,而兩者之間的相互作用, 更突顯出眾生為何要珍惜當下,學佛修行以脫離 六道輪迴的重要性:

「認真說來,『人心』不可思議,所以

『地獄』不可思議,人心與地獄是不可分割 的,不要以為人心和地獄無關緊要,其實:心 變就是獄變。獄變就是心變。根本就是互為 因,互為果,互為緣,互為報。」

《地獄變現記》雖歸類於「靈異神變」的系 列,但書中 盧師尊與冥王的對話,一言一字皆蘊 藏著甚深的法理,並解說了眾生起心動念的微妙 處。譬如盧師尊說:

「原來地獄的反面,就是淨土。只要你沒 有地獄的緣份,你自然而然進入淨土的佛國, 化為清淨的白蓮花。」

以上所說的義理,恰如天台宗智者大師在 《法華玄義》裡所云:「三界無別法,唯是一心 作。心能地獄、心能天堂,心能凡夫、心能聖 賢。」的道理相同。盧師尊是藉此來告誡世人: 地獄變現的一切,都是唯心起作用。第187冊文 集的篇章情節,都是在引導讀者細心思量事情發 展的背後真相,其用意是讓我們知曉,原來人人 聞之色變的「地獄」,正是在你我的身心之中, 而且,選擇權利一直在你我的手裡,而非天意作

《地獄變現記》的內容就是如此這般的精 采,誠邀大家再來翻閱,思量書中的奧義處,從 而心有所往、終至所歸。

台187冊《地獄變現記》,是 盧師尊出版於 5 2006年的著作,歸納於「靈異神變」的系 列作品。編寫這部著作的緣起,是 盧師尊為了 弘法利生的使命與責任,為了懲惡勸善、救苦救 難,將眾生災禍轉化為福的緣故,所以便寫下這 本《地獄變現記》,主旨就正如 盧師尊在書上所 說的三個字:「救人心」。

這本書冊是講述 盧師尊在「陰間」的見聞故 事,也是地獄變現的「記述」,記述的內容全是 靈感的事蹟,並沿用故事形式寫出來,從而揭開 「地獄」、「陰間」的神秘面紗,讓世人得以知悉 幽冥界的境況。或許人們會有疑問,為何只有 盧 師尊能看見?在書上他就直指的回答:

「要看見地獄變現其實不難。如果一個

#### 盧勝彥文集第188冊《送你一盞明燈》

#### 導讀撰文◎蓮花敬安

# 燈燈續相傳 光明普照耀 五燈會元以心印心

《送你一盞明燈》是 盧師尊的第188冊文集,這本書是《給你點上心 燈》的後續之作,也是「重讀五燈會元」系列的第二部作品。內容是簡述禪 宗祖師經歷的事蹟,和 盧師尊在「禪宗公案」的示例裡,為讀者作出參禪悟 理的指引。在文集序文之中,也提到此書的寫作緣起,和書冊題名的起因, 是緣於 盧師尊在一次讀《五燈會元》之時忽覺睏倦,伏案而睡,不知不覺之 中,從前門走了出來,先是眼前光明大盛,然後看見千佛萬佛於淨光中現出 金身,每尊佛都手持一盞金燈,並且要將手中的燈送給 盧師尊:

「我說:『我只一雙手,如何接得了千燈萬燈?』諸佛面面相覷。 千佛萬佛復合為一,千燈萬燈復合為一,但是光明不減。此佛竟然 是『毘盧遮那佛』,手持黃金座的燈一盞,交我手上。佛說:『送與 你!』我說:『我已有一盞!』(我的心上自現金燈)佛說:『那就送給 天下眾生吧!』我說:『遵命』!」

書上提及禪宗的「公案」,「公案」就是把禪師的語錄言行記述下來,讓 後來的禪修者作為參禪悟道、鑑別是非的準則,由此而去體會佛法的真義。 有別於佛教的其他派系,禪宗的核心思想是「直指人心、見性成佛」,主要 是透過內心的修行,直接體悟自己的佛性,而實證悟道和解脫的法門。然 而,「禪宗」和「密宗」、「淨土宗」、「律宗」實質上是相通的,或許我們 可以在 盧師尊的解說裡,一起來領會「圓融諸法」的道理:

「我們今天,雖然學習『真佛密法』,但禪、淨、密、律本是相 通的。『禪』由參入手。『淨』由念佛入手。『密』由加行,大禮拜、 大供養、四皈依、金剛心入手。『律』由守戒入手。『慈悲』由佈施能 拾入手。『智慧』由深入經藏入手。最後的結果是『明心見性』、『斷 |

煩惱』、『了生死』,成佛作祖去 了。這也就是『燈燈相傳,光明不 戶 □ ○ □

《送你一盞明燈》,固然是充滿 著看似深不可測的玄機處處,但 盧師 尊每每在書上作出恰當的指引,使讀 者參悟時也總算理出頭緒,並且,也 不忘在篇幅裡讓人們知道,「佛法」 不只在於「表面」, 而是有「內涵」 的,故此,佛教的三藏裡才會有「論



藏」的出現。盧師尊教導學佛者,先要是清晰明瞭佛法的義理,修行上才不 會容易出錯,例如在書中〈六祖之後不再傳信衣〉、〈空坐於道何益衣〉、 〈嶽神受五戒〉及〈誦經的真諦〉的文章內容,讀後就有一種令人恍然醒悟 的感覺。

這部書冊裡,對佛法有著非一般的解讀方式,因為禪學的思想體系,是 從另一個角度、或說是不同層面去理解佛陀的教法,但又沒有偏離法理的正 軌。所以,這本書將充滿著無限的驚喜,但前題是我們放下過往對佛法的固 有概念,而用「心」去體會書中的「禪機」,定必為我們對佛法的認知,帶 來嶄新思維的新景象...。最後,就以書上六祖慧能的偈言作結束,讓大家再來 體會當中的禪趣:「吾若言有法教人,即是誑你。修行只是隨方解縛, 假名三昧。再聽吾偈言:『一切無心自性戒,一切無礙自性慧,不增不 減自金剛,身去身來本三昧』。」



#### 盧勝彥文集第189冊《神話與鬼話》

#### 導讀撰文◎蓮花敬安

△△ 189冊文集,屬於「旅遊見聞」 系列的作品,是 盧師尊隱居閉 關五年半之後,回應多年前同門供 養的承諾,於2006年的5月份,與一 眾弟子組團旅行了「義大利」、「希 臘」和「英國」,並將旅遊途中的見 聞記述下來,而成為這本《神話與鬼 話》。每一次 盧師尊的出國旅行,都 會向壇城諸尊禱告:「大家一起出去 玩!」於是,每次出遊便有「無形」

團員隨行,並發生許多「神話」與「鬼話」的事件,這書的內容,就是這 樣的情況:「因為這些『無形』團員的存在,才鬧出了許多『神話』與 『鬼話』。這本書所寫的,是旅行散記、神話、鬼話,還有許多的人生 箴言警句,其滋味絕佳,又有鞭辟入理的哲思,請大家體會每一篇的箇 中三昧吧!」

這本書裡有著 盧師尊對歐洲各個宗教信仰的論述,並且,說出的事實 是出人意表的。人們也許會想不到,西元年間基督教與回教的漫長聖戰,原 來彼此信奉的竟是同一位上帝!令人看後不勝唏嘘,慨嘆世人的愚昧,為了 無明的執念而鬥爭多年,白白犧牲無數的寶貴性命:

「我大略如此分:猶太教――偏信『舊約』。基督教――偏信『新 約』多些。天主教、東正教——『舊約』與『新約』全信。回教——偏 信《古蘭經》。人們也許知道,也許不知道,這些經典所信奉的上帝、 安拉、真主,全是同一位上帝。猶太教、基督教、天主教、東正教、回 教的信仰中心,竟然是同一位上帝,造化生死的真主。」

而 盧師尊藉由這次旅遊的因緣,在書上展現了「證悟」的思維與智 慧,說出「真如」實無宗教界限的道理:

「我對於各種宗教,天主、基督、回回、東正、猶太、佛教,統統 不存成見,只是十方法界的層次不同而已。我們的修行是一種真實,有 其本質,東方西方的宗教環境雖然不同,但本質絕對是一,這一是實相 真如,真如是甜美的,如人飲水,冷暖自知,在人生之中,真如至為珍 貴,能認取真如,自然超越了各個宗教。」

此次旅途,盧師尊在沉思與禪定之中,遇見了火神(希臘神話中的伏爾 岡)、聖保羅的光人顯現、與聖約翰和伽利略的對話,乃至「鬥獸場」的超 度事件,全彰顯了文集的主題特色,並充滿東方與西方宗教文化色彩的交 織,令人耳目一新。而 盧師尊更直言,希臘奧林匹斯山的諸神,只存於欲 界天的境界而已:

「要修行至佛至菩薩至阿羅漢,非學佛法不可,因為諸天永遠難越 平庸的境界。以神通變化超勝的天人,往往樣樣也為欲念所驅使。

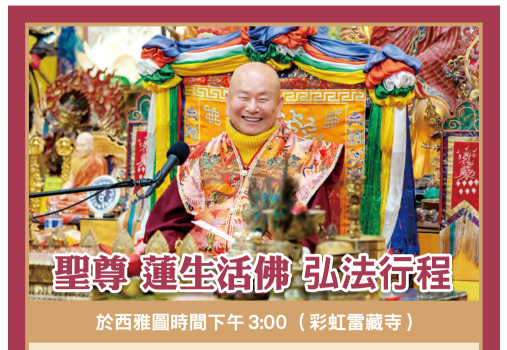
欲界天,為欲所驅使。

色界天,為光所驅使。

無色界天,為空所驅使。

我如此認為:希臘神話中的『宙斯』,根本未出欲界天。」

《神話與鬼話》雖是歸類「旅遊見聞」的書冊,但亦帶出佛法「成住壞 空」的真相:往昔鼎盛一時的泱泱大國,如今只遺留下「石頭歷史」,顯現 「一切有形必歸於幻滅」的真理。器世界在時輪運轉的軌跡底下,生命就是 如此的脆弱和無奈,讓我們一起來翻閱這書的精彩內容,再次領會 盧師尊 的佛法引導:「欲界天仍然是俗的。欲界天仍然是粗的。欲界天仍然是 貪的。如果想超出三界,非學佛法不可了。」



6/22(日)吉祥天女護摩法會

6/29(日)瑤池金母護摩法會 暨瑶池金母總持灌頂

7/06(日)勾財天女護摩法會

7/13 (日) 高王觀世音菩薩護摩法會

7/20 (日) 瑪哈嘎拉護摩法會

7/27(日)瑤池金母護摩法會



印度航空(Air India)週四(6月12日)空難造造成機上和地面至少279人死 亡,週日(15日)凌晨印度再發生直升機墜毀森林,機上6名乘客和1名飛 行員全數罹難;以色列與伊朗14日深夜起展開新一輪互轟,以軍深入伊 朗首都德黑蘭空襲油庫與國防部,伊朗以飛彈反擊以色列。全球災難不

蓮生活佛教導弟子,要懂得「自他互換」,唯有懂得換位思考,才會對眾 生的苦難有感,才會生出真實菩提心。所以我們持續呼籲大家,以真實利 他之心,繼續堅持每天十分鐘,持誦「大救難咒」,堅持凝聚共善之心, 以咒音為地球療傷。

#### 大救難咒:

他翅吒吒拉。他翅魯樓麗。摩訶魯樓麗。 阿拉摩拉。多拉。梭哈。

願 我們一字一句的祝福,能為這世界帶來光明

