#### INDEX

- ・蓮生活佛/法語開示02-08版
- 真佛論劍/蓮生悟語09版
- 世界華光10-11版
- 活動報導12-13版 · 真佛網路大學課程14版
- 佛光微微15版
- ·一個活佛的秘境16-17版 蓮生活佛文集導讀18-19版
- ·賀壽廣告20-31

## 1581

真佛報創辦人:蓮生活佛 盧勝彥

Email: tbnewshq@gmail.com

2025年6月5日



True Buddha News Weekly | 1991年10月創刊 總社負責人:釋蓮悅上師 發行地址:台北市大同區民生西路240號7樓 電話: (+886)978-598-389 郵政劃撥帳號:22714759 戶名:社團法人中國真佛宗密教總會 真佛報線上捐款贊助: https://tbnewshq.org/



中華郵政南投雜字第 4 號 登 記 證

中華郵政關心您







## 妙明真心是主 無來去無分別 眾生迷於色相 漂流生死輪迴

在上週的《楞嚴經》開示中,阿難請求佛陀開 示,為何眾生都是顛倒妄想?佛陀運用了許多譬 喻,讓阿難和與會大眾明白,眾生就是容易被外境 所迷惑,因而顛倒妄想,難以出脫輪迴。

佛陀認為這樣的眾生,其實是可憐的。阿難聞 言又哭泣懇切的請求佛陀,再為眾生慈悲講授,更 圓滿且能令眾生釋疑的無上妙法。佛陀對阿難說: 現在你們還是以攀緣心來聽我說法,還沒有領悟到 妙明真心。就像指月示人,根本看不到月亮,只是 看他的指頭而已,當然不能明白妙明真心。

佛陀用主客來做比喻,真正的妙明真心就像飯 店的主人,是永不離開的。不懂妙明真心就像客 人,是來去不定的。又告訴阿難,真正的妙明真心 是不還,也就是不變的。像黑夜白天,世間的種種 現象,都是隨著眼、耳、鼻、舌、身、意六識,去 產生的分別心,隨時在變化著。而眾生也就因為這 樣的分別心,被種種色相迷惑,妄念叢生,因而不 斷生死輪迴,非常的可憐。想知道更完整精彩的開 示內容,敬請詳閱本期真佛報。

#### 五祖弘忍親傳法偈 盧師尊何解 虛空法流灌頂 戴帽是否有影響

佛法傳世數千年,自然衍生各種法門與派別。 不立文字,教外別傳的「禪宗」,絕對是最具代表 性的一支。因為禪宗將佛法中,明心開悟的特性, 用最具象的方式表達了出來。不論是棒、喝,或禪 語機鋒,皆非長篇論述。反而是言語道斷,用一幕 幕的行動劇,讓人用心去明悟。

愛爾蘭弟子提問:禪宗五祖弘忍的「有情來下 種,因地果還生;無情亦無種,無性亦無生。」此 偈何解?盧師尊回應:「你應該去問五祖。」也是 妙答。最後竟然還神算問壇城的達摩祖師,而這位 禪宗初祖則回覆了四個字:「非空非有」。也算是 一個明悟的虛空傳承,不勝妙哉。

週日法會後,有台灣弟子提問:行者若頭戴帽 子,是否比較不容易感受到法流?佛光的加持,會 不會因為物質的不同,比較不容易進入?

盧師尊回覆道:法流要進入身體,不管你戴什 麼,它都可以進去。你戴鋼盔(笑),它照樣進去, 跟頭上戴什麼東西沒有什麼關係。想知道更多「你 問我答」中 盧師尊的精采開示,敬請詳閱本期真 佛報。

#### 2025恭祝 蓮生法王佛誕 全球華光 同步捐贈白米

為恭祝蓮生活佛八十一聖壽,華光功德會(新 加坡)募集並捐贈42,025公斤白米與物資,於 2025年5月31日,在「宏茂橋德義民眾俱樂部」 隆重舉辦一年一度「全球華光佛誕捐白米」活動, 並捐贈予本地32間慈善機構。

與會嘉賓包括:楊敦清先生:宏茂橋集選區基 層組織第二顧問、蓮悅上師:世界華光總會會長、 Zaw (Joe) Minn Aung大使與夫人:緬甸駐新加坡 大使、Gunaratana法師(博士):新加坡大悲佛教 會宗教顧問、Noelene De Foe女士(BBML):新 加坡中區社區發展理事會地區議員、杜國偉先生 (BBM):德義民眾俱樂部理事會主席、新加坡 紅十字會代表: Rebekah Lim女士、Alan Phuang先 生。真佛宗代表:蓮茹上師、蓮薏法師、蓮健法 師、蓮田法師、蓮星法師、蓮採法師、蓮道法師、 蓮毫法師等人。

世界華光總會會長蓮悅上師致詞時表示:慈悲 沒有國界,良善沒有疆界。華光功德會願與全球更 多有志之士攜手同行,將 蓮生活佛的慈悲與願 力,傳遞到世界每一個需要的角落。

#### 2025年5月31日 聖尊蓮生活佛 主持西雅圖雷藏寺「觀世音菩薩本尊法同修」暨《大佛頂首楞嚴經》第27講

我們敬禮傳承祖師,敬禮了鳴和尚、敬禮薩迦 證空上師、敬禮十六世大寶法王噶瑪巴、敬禮吐登 達爾吉上師。我們敬禮壇城三寶,敬禮今天同修的 本尊「大慈大悲觀世音菩薩」。師母、丹增嘉措、 吐登悉地、吐登卡瑪、各位上師、教授師、法師、 講師、助教、堂主以及各位同門,還有網路上的同 門。大家晚安、大家好!(聖尊以各國語問候大 眾)。

#### 師尊新書第306冊已完成

今天是端午節,先祝大家端午節快樂(鼓掌)! 剛剛看了新書的出版,是第305冊。306冊現在也 已經寫好。那307冊呢?這一次拖得是比較久一 點。本來307冊應該要完成的,現在才寫了一個封 面。因為八十一歲這段時間,哇!身體方面很多的 麻煩。可以講就因為身體的關係,所以寫作停了將 近差不多三、四個月。一般來講三、四個月我就可 以寫一本書。至少三個月,我就可以寫一本書。還 是身體的因素,所以我考慮到一個問題:是不是要 封筆?不再寫,就到306就結束。

#### 從小學開始寫文章 迄今不間斷

但是想一想,我從年輕寫到現在欸。可以講從 小學寫到現在。我小學就開始寫,「大同國小」的 時候寫,那時候有出版一種雜誌叫《學友》——學 友雜誌,我寫一些笑話;到初中的時候,寫〈校園 風光〉;高中的時候,我就投稿報紙,臺灣大大小 小的報紙我都投過。在大學的時候,就已經出版了 四本書。從詩集《淡煙集》開始,已經就寫了四本 書,畢業的時候就完成四本書。從那時候一直寫, 寫到現在八十歲(鼓掌)。完成306冊,307冊就 被自己的本身的身體所干擾,所以沒有動筆。

#### 寫作度眾生

希望佛菩薩加持,寫作是我唯一的嗜好,可以 講是唯一的嗜好。因為寫一寫,就覺得今天寫的這 個有意義,就活得有意義;沒有寫作,今天就沒有 意義。所以,我已經過了三、四個月沒有意義的日 子。人生有一些時候,自己的價值就是在寫文章上 面。這個文章一寫出來,總是把自己心中所想,另 外把自己活著的價值,告訴了很多的人。我總是這



樣子覺得,寫作也是度眾生的方法之一。

#### 隨緣寫作不勉強

很多人、很多「真佛宗」的弟子都是看書來的 (鼓掌)。沒有書的話,就不會有那麼多的弟子。所 以不寫書的話,自己也覺得活得沒意思。我是能寫 多少就算多少吧!以後能出版多少就算多少。不要 太勉強自己,因為勉強就是造成壓力,壓力讓自己 就喘不過氣來。

#### 一天畫一幅畫 寫兩幅墨寶

另外,有一件事情要告訴大家的:現在很多人 訂墨寶、還有訂畫。請師尊畫一幅畫,供養師尊。 排起來的話,現在我已經欠人家三十幾幅畫、還有 墨寶(笑),這壓力蠻大的。三十幾幅畫,一天只能 狗畫一幅欸,大家只好排隊啦!對不對?沒有辦 法。不是說像神仙一樣,我吹一□氣就一幅畫。這

樣我吹三十□就三十幅畫,不是這樣子的欸!一天 只能夠畫一幅;墨寶的話,一天只寫兩幅。所以, 也對不起訂畫、訂墨寶的,都要等等、等等。感覺 到走到八十一歲,人生的價值在八十歲以前,覺得 活得非常有意義。八十一歲就好像是氣球消風,氣 球没氣了。

#### 一天寫一篇文章 五十天出一本書 近來受身體干擾 寫作延遲

一天我就寫一篇文章。一天寫一篇文章,差不 多五十天,如果一天寫一篇,五十天就可以出版一 本書。現在沒辦法,已經浪費了好幾個月。可以講 八十一歲的感言,今年生日的感言,覺得這是身體 的干擾,沒辦法!所以請所有的弟子、所有的讀者 原諒, 諒解一下, 307現在只剩下封面(笑), 只 有寫了封面,裡面內容都沒有。跟大家說very very sorry,非常抱歉(鼓掌)。

#### 何謂「有情來下種,因地果 還生;無情亦無種,無性亦 無生。」?

這又是愛爾蘭「蓮花彥章」問的。

感恩根本傳承上師 蓮生佛! 祈請 蓮生佛及十 方三世一切佛常住世間,永轉法輪,不入涅槃,度 盡眾生。

祈求 師佛講解「有情來下種,因地果還生; 無情亦無種,無性亦無生。」這個偈,特別是後兩 句「無情亦無種,無性亦無生。」萬分感恩頂禮!

## A 非有非空

誰知道這個偈是誰寫的?禪宗幾祖寫的?「有 情來下種,因地果還生;無情亦無種,無性亦無 生。」這偈是誰寫的?「五祖弘忍」。那麼謝謝 你,愛爾蘭蓮花彥章,你去找五祖問(笑)。寫的人 是五祖,對不對?你怎麼找我問呢?我又不是什麼 祖!?

愛爾蘭蓮花彥章,你去體會「有情來下種,因 地果還生;無情亦無種,無性亦無生。」這個偈是 五祖弘忍寫的。特別最後兩句「無情亦無種,無性 亦無生。」我們在座各位誰能夠了解?各位講講好 不好?不然就要去問五祖了。我問一下佛菩薩,看 看祂們會不會答?

禪宗初祖「達摩祖師」在這裡啊(師尊回頭望

# 你問我答「互動就是力量」第485集

向壇城)。問一下達摩祖師:請問達摩祖師,五祖 弘忍寫的「有情來下種,因地果還生;無情亦無 種,無性亦無生。」什麼意思?(師尊神算)祂已 經回答了,四個字給蓮花彥章:「非有非空。」不 是「有」;也不是「空」,非有非空。愛爾蘭蓮花 **彦章聽好,四個字,達摩祖師講的:非有非空。如** 果你不懂,你去問達摩祖師(大笑)。很好笑喔!

#### /笑/笑/人/生/

這是尿尿測百病的笑話,尿尿可以測百病耶! 首先,你需要先找一棵樹。如果引來了螞蟻, 就是糖尿病;如果這個尿乾得太快,是高血 鈉,太鹹、乾得太快;如果聞到是肉的味道, 是高膽固醇;如果忘記拉你自己的拉鍊,褲子 的拉鍊忘了拉,就是「阿茲海默症」;如果瞄 不準樹幹,那是「巴金森」;如果你尿尿的時 候滴到你的腳,那是攝護腺有問題了;如果聞 不到你的尿味,是「新冠肺炎 COVID-19」 。如果都沒有問題,那就恭喜你啊!依照「廢 物清理法」第廿七條和第五十條,罰款一千二 百塊。

現在我不用上班了,我要去作豆腐。做豆腐最 保險了。你做得太硬了,就是豆乾;做得太稀 了,就是豆腐腦;做薄了,那是豆腐皮;做到 豆子都沒有了,就叫做豆漿;萬一賣不出去, 放得臭了,就是臭豆腐。(保證都有用。)

兩個男的在對話,第一個男的講:「我年輕的 時候談過一場刻骨銘心的戀愛。」旁邊那個男 的講:「哇!好羨慕。」男的講:「但是這一 段感情讓我後來受傷非常嚴重。」旁邊的男的 問:「怎麼啦?是她離開你了嗎?」男的回 答:「不是的!是她嫁給了我。」(所以我們 講過一句話:為什麼結婚的時候要選擇好日 子?因為將來已經就沒有好日子過了。)

有個醫院發生火災,消防員把火撲滅以後,向 院長報告:「火已經滅掉了,我們在地下室發 現三個受傷的人員,其中兩個用人工呼吸的辦 法已經救活;另一個救不過來。」院長一聽, 他昏過去了,眾人又開始救院長。終於院長醒 過來,他講:「我們地下室可是太平間啊!居 然還救活了兩個。」

#### 2025年5月31日 聖尊蓮生活佛 主持西雅圖雷藏寺「觀世音菩薩本尊法同修」暨《大佛頂首楞嚴經》第27講



# 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第027講

#### 〈卷第二〉

「如來說為可憐愍者。阿難承佛悲救深誨。垂 **泣叉手,而白佛言:我雖承佛如是妙音,悟妙** 明心,元所圓滿,常住心地。而我悟佛現說法 音,現以緣心,允所瞻仰,徒獲此心,未敢認 為本元心地。願佛哀愍,宣示圓音。拔我疑 根,歸無上道。

佛告阿難。汝等尚以緣心聽法,此法亦緣,非 得法性。如人以手,指月示人。彼人因指,當 應看月。若復觀指以為月體,此人豈唯亡失月 輪,亦亡其指。何以故?以所標指為明月故。 豈唯亡指。亦復不識明之與暗。何以故?即以 指體,為月明性。明暗二性,無所了故。汝亦 如是,若以分別我說法音,為汝心者。此心自 應離分別音有分別性。譬如有客,寄宿旅亭, 暫止便去,終不常住。而掌亭人,都無所去, 名為亭主。此亦如是。若真汝心,則無所去。 云何離聲,無分別心。斯則豈唯聲分別心。分 別我容,離諸色相,無分別心。如是乃至分別 都無,非色非空,拘舍離等,昧為冥諦。離諸 法緣,無分別心。則汝心性,各有所還,云何 為主。

阿難言:若我心性,各有所還。則如來說,妙 明元心,云何無還。惟垂哀愍,為我 宣說。 佛告阿難。且汝見我,見精明元。此見雖非妙 精明心。如第二月,非是月影。汝應諦聽。今 當示汝無所還地。」

#### 佛陀悲愍眾生 開示妙明真心

我們講《楞嚴經》,《楞嚴經》其實不是很好 講。釋迦牟尼佛講這個經典講到這裡,釋迦牟尼佛 說:「其實眾生都是很可憐的,很值得同情的。」 「如來說為可憐愍者」——就是說所有的眾生都是 很可憐的,值得同情。「阿難尊者承佛悲救深誨」



——當然佛是慈悲的、是救度眾生的,他也深深地 體會到,又開始掉淚了。「垂泣叉手」——掉著眼 淚,然後兩手合掌叉手。**「而白佛言」**——對釋迦 牟尼佛講: **「我雖承佛如是妙音」**——我現在聽到 釋迦牟尼佛講的這些妙音、很好的法。「悟妙明 心」——要我們領悟妙明真心。「元所圓滿,常住 心地」——原來「妙明真心」是很圓滿的,而且它 是永遠存在。

#### 大眾仍須以六識去領會佛說

「**而我悟佛現說法音,現以緣心」**——但是, 我現在聽到釋迦牟尼佛所講的這些佛法,還是以 「六識」有緣的心,用眼睛去看瞻仰——「允所瞻 **仰」。「徒獲此心」**——才能夠得到妙明真心。還 是用攀緣的心,還有六識,六種意識「眼、耳、 鼻、舌、身、意」去看、去聽,然後才能夠得到釋 迦牟尼佛說法的心要。「未敢認為本元心地」—— 我從來沒有說自己用的是妙明真心。

#### 願佛哀愍 說無上道

「願佛哀愍」——希望佛能夠慈悲同情我們。 「宣示圓音」——再講—些更好、更圓滿的。「拔 我疑根,歸無上道」——讓我們的疑惑能夠拿掉。 「歸無上道」——就是說得到「阿耨多羅三藐三菩 提」,就是能夠得到真正的,沒有比這個更高的 「道」,沒有比這個妙明真心更高的法。這一段就 是這樣子,我用白話這樣子講,大家很快就可以了

#### 以手指月 應當看月 非看手指

釋迦牟尼佛告訴阿難尊者——「佛告阿難」。 「汝等尚以緣心聽法,此法亦緣,非得法性。」 ——現在你們還是以攀緣的心來聽我說法,我這個 佛法也是屬於「因緣法」。「非得法性」——雖然 聽了這個法,但是你們還是沒有得到妙明真心,還 沒有領悟到妙明真心。

這比喻「如人以手指月示人」——就好像是我 舉手指著月亮,你們看月亮,指月示人。「彼人因 **指,當應看月」**——對方因為你一指,他應該要去 看月亮。

#### 妙明真心是月亮 說法是指頭

「若復觀指以為月體」——如果你是看著這指

頭,以為這個指頭就是月亮。這是釋迦牟尼佛的比 喻。「此人豈唯亡失月輪」——他根本就看不到月 亮,因為就只是看他的指頭而已。也就是說釋迦牟 尼佛說法,就是他的「指頭」,那你聽了釋迦牟尼 佛,以為這個法就是妙明真心,其實不是!妙明真 心是月亮,釋迦牟尼佛說法,只是用這個指頭去指 那個月亮,讓你看月亮,而不是祂的「法」, 「法」只是一個因緣,用手指只是一個因緣。

「此人豈唯亡失月輪」——這個人,因為你只 看到祂的指頭,看不到月亮。**「亦亡其指」**——連 指頭都沒有。「若復觀指以為月體」——如果你認 為指頭是月亮。**「此人豈唯亡失月輪」**——這個人 不只是失去月亮而已。**「亦亡其指」**——連指頭都 沒有。

#### 眾生誤以為法就是妙明真心

「何以故?」——為什麼會這樣呢?「以所標 指為明月故」——因為你把指頭當成月亮,所以連 指頭都沒有了,因為指頭是會動的嘛!「豈唯亡 **指**」——不只是指頭都沒有了。「**亦復不識明之與** 暗」——你也不知道什麼是妙明真心?什麼是黑 暗?為什麼會這樣呢?「即以指體,為月明性」— 一現在眾生都是認為這個「法」就是明月。「明暗 **二性,無所了故」**——他不了解什麼是妙明真心? 什麼是昧著良心?沒辦法了解!

#### 法非妙明真心

所以,有一本書叫《指月錄》,我上次不是講 過嗎?禪宗的書裡面有一本叫做《指月錄》,指著 月亮,表示你看的是妙明真心,而不是那個指頭。 所以聽法者以為「法」就是妙明真心,那根本是錯 誤的。

釋迦牟尼佛認為:「汝亦如是」——你就是這 樣子啊。**「若以分別我說法音,為汝心者」**——如 果現在釋迦牟尼佛說法、我現在說法,你認為我這 個「法」的聲音就是妙明真心,就是你自己體驗到 的妙明真心。「此心自應離分別音有分別心」—— 說法都是有分別心。什麼叫「分別心」?就是你的 精神作用,你用你的想法去給它分別。

#### 旅客寄宿旅店 幾天就離開 飯店主人從來不會離開

祂要做比喻了,**「譬如有客,寄宿旅店」**—— 有客人來這個飯店住房。「寄宿旅店,暫止便去」 ——住一晚、住兩晚、住三晚,然後你就離開了。 **「終不常住」**——你不會常常住在飯店。你住一個 月也要離開;住一年到最後你也要離開啊!「而掌 亭人」——但是這飯店的主人。「都無所去,名為 亭主,——這個飯店的主人並沒有離開,飯店的主 人永遠都是這一家飯店的主人。

釋迦牟尼佛講說:你一般的客人來住飯店,住 完一個晚上,你們就離開了;住兩個晚上,你們就 離開;住一個禮拜,你也離開了;住一個月,你也 離開。你不是飯店的主人,你只是客人。真正的飯 店的主人是沒有離開飯店。

#### 妙明真心無來去 無分別心

「此亦如是,若真汝心,則無所去」——就是 這樣子,你真正的妙明真心是不會離開的,沒有 來;也沒有去,不會離開。

「云何離聲,無分別性,斯則豈唯聲分別心」 一也離開所有的聲音的,也沒有什麼分別心、沒 有你的精神作用。「分別我容,離諸色相,無分別 心」——所以祂說妙明真心沒有「分別我容」,也 沒有看釋迦牟尼佛的容貌,也離開所有一切的色 相、一切的形相,它都是離開的。

#### 2025年5月31日 聖尊蓮生活佛 主持西雅圖雷藏寺「觀世音菩薩本尊法同修」暨《大佛頂首楞嚴經》第27講



#### 妙明真心無分別 非色非空

「如是乃至分別都無,非色非空」——根本就 沒有什麼差別,妙明真心沒有差別、沒有分別。我 剛剛講的「非有非空」,這裡講「非色非空」—— 「色」就是「有」;「空」就是「空」。妙明真心 不是「有」;但是也不是「空」。

#### 拘舍離等 昧為冥諦

「如是乃至分別都無,拘舍離等,昧為冥諦」 -—什麼叫「拘舍離」呢?大家大部分都不懂得 「拘舍離」是什麼意思?它是「六師外道」的一個 名稱。釋迦牟尼佛在這一本經裡面提到了六師外道 很多次,這個「拘舍離等」就是屬於外道的一個團 體。「昧為冥諦」——什麼叫做「冥諦」?六師外 道認為「冥諦」就是一種「無明」、一種「自 性」。他們認為是無明、又是一種自性。一切都是 由無明、自性所產生的。「昧為冥諦」就是認為這 個就是真理。

#### 人之心性有還 妙明真心無還

「離諸法緣,無分別心」——離開所有的法, 也沒有什麼分別心。「則汝心性,各有所還,云何 **為主?」**——現在,像阿難尊者你「各有所還」, 你畢竟還是在「有」當中、在「空」當中,在那邊 徘徊。「云何為主?」誰是你的主人?云何為主? 妙明真心是主人!妙明真心是什麼呢?

阿難尊者回答釋迦牟尼佛:「若我心性,各有 所還,則如來說,妙明元心,云何無還?惟垂哀 **愍,為我宣說。」**阿難回答:「我現在的心性就是 各有所還。」什麼叫做「所還」呢?各有所歸。

#### 眼耳鼻舌身意 皆會分別 各有所還

例如我們好像看一個人,很快你馬上就被他迷 惑。看到一個人,你馬上分別這是男的;這是女 的,這是美的;這是醜的,那是香的;這是臭的, 這是貴的;這是很便宜的。這叫各有所還,你馬上 就有分別出來了。你眼睛看到了,馬上就開始分別 了;耳朵聽到的,也是有所分別。

你看一個人唱歌,我們聽歌,我比較喜歡聽草 原歌曲,覺得草原歌曲都是有草、有山、有平原、 山河大地,唱起來很雄壯,而且言之有物。我覺得

聽愛情歌曲非常的虛幻,所以我比較喜歡草原歌 曲,這就是分別。你聽到聲音,開始就有分別:這 個音樂好聽;這個音樂不好聽,這是草原歌曲;這 是愛情歌曲,這是在喃喃自語。有些歌曲聽了覺得 難聽死了,他在唸什麼?這就產生的分別。聽的也 會分別;看的也會分別,這叫各有所還。

「則如來說,妙明元心,云何無還?」——但 是釋迦牟尼佛講:妙明的真心是無還的。為什麼會 無還呢?「惟垂哀愍,為我宣說」——請你慈悲為 我們講一講,為什麼會無還?

#### 去到五不還天 就不會再回來

我們知道那個「欲界天」有六天,「色界 天」,還有「無色界天」。色界天裡面有「五不還 天」。什麼叫五不還天?這個「還」字喔,五不還 天就是說你去到那裡,不會再回來。去了那裡,你 不可能再回來,叫做五不還天。那裡大部分來講, 差不多也是到第幾等的阿羅漢。有一等阿羅漢、有 二等阿羅漢、有三等阿羅漢、四等阿羅漢——就是 真正的阿羅漢。到五不還天,差不多是三等阿羅 漢。那個叫「不還天」——去到那裡,祂不會再回 來了。有的阿羅漢還會再來,那就是「還天」—— 他會再回來,回來一次、或者回來幾次,那是阿羅

#### 請佛開示 妙明真心為何無還?

什麼是「妙明元心,云何無還?」——他不會 再回來。「惟垂哀愍」——請釋迦牟尼佛慈悲,同 情我們。「為我宣說」——為我們講一些道理出 來。這些道理,阿嬤喂!真的!非常難懂。

「佛告阿難:且汝見我,見精明元,此見雖非 妙精明心,如第二月,非是月影。汝應諦聽。」看 不懂,就是看不懂。這些字你看得懂的,明天你們 來講好了(笑)。看得懂的,你們明天上法座,你來 講。看得懂嗎?真的!搞什麼東東。用這麼難的 字,其實每一個字都懂,但是接起來就不懂(笑)。 明天再講這個吧!實在告訴大家,《楞嚴經》那講 什麽碗糕?你是在講什麽碗糕(笑)?

釋迦牟尼佛跟阿難兩個人談了半天,經典都已 經講了那麼久了,《楞嚴經》都講那麼久了,阿難 還是不懂啊!那麼偉大的阿難尊者居然都不懂。我 們凡夫哪裡能夠懂?而且釋迦牟尼佛的比喻:一下

子指月亮;一下子住飯店(笑)。真的是!欸,明天 再說啦,能講就講,不能講就跳過去啦(笑)!

嗡嘛呢唄咪吽。

#### /笑/笑/人/生/

如果你要找壞人,你就要去教堂,因為那裡的 每一個人都說自己有罪。如果你要找好人,你 要去監獄,因為那裡的每一個人都說自己沒有

這是公司跟職員的對話。申請加薪水的時候, 老闆對職員講:「公司就算沒有你,也能夠照 樣的運作。」這時候職員申請休假,老闆對職 員講:「你休假了,這些工作誰來做?」

小明講:「我喜歡的女孩很懂事,也很節儉。 每次想請她吃飯、看電影,她都對我說: 『你 回去想一想,你省省吧!』」

自從結婚以後,老公都沒有說過「我愛你」。 我就很納悶,問老公:「你為什麼結婚以後從 來就不說『我愛你』?」老公回答:「娶妳的 那天已經說過了,如果有變化,我就會通知 妳。」這一瞬間,太太被感動了。

在端午節的時候,不可以做壞事耶!你知道 嗎?因為會「包粽」啊!(會被抓去啊!)

老闆請了一位新來的司機,有一天帶他去參加 一個宴會,老闆介紹司機給大家認識,並向大 家敬酒。沒有讀過多少書的司機,想了半天就 講了,把酒杯拿起來:「來來來!我們大家同 歸於盡。乾杯!」這時候所有人都靜下來。老 闆就對著司機白了一眼。宴會完畢,路上老闆 罵了司機一頓,要他多讀一些書,不要再鬧笑 話。並交代明天早上5點叫他起床。司機非常 的難過睡不著,挑燈夜讀,要讓老闆對他刮目 相看。第二天司機走到老闆的床邊:「老闆, 你的時辰到了!」

小小的企鵝對爸爸講:「為什麼我們肚子是白 色的?其他地方都是黑色的。」企鵝的爸爸嘆 了一口氣之後講:「這是我們企鵝家族的恥 辱,因為我們的手太短,洗澡只能洗到肚子, 所以我們只有肚子是白的。」

這故事好像我講過了,但是再講一遍吧!有一 隻老虎結婚了,所有的動物都來參加婚禮祝 福,但都保持一段距離。有一隻貓也來了,跳 上禮台,伸手向老虎祝福,老虎大吼一聲: 「你怎麼可以上來禮台?連豹都保持一段距離 咧。」貓跟老虎講了一句話,老虎就嚇到了, 貓跟老虎說什麼呢?貓講:「我結婚以前也是 一隻老虎。」(所以,我結婚以前也是一隻老 虎(笑)!其實,師母對「真佛宗」幫助是很大 的。師尊結婚以前是一隻老虎。師尊結婚以後 呢,還是老虎。但是有原因的,因為師母對真 佛宗的貢獻很大,所以我就裝成貓(大笑)!)





我們敬禮傳承祖師:敬禮了鳴和尚,敬禮薩迦 證空上師,敬禮十六世大寶法王噶瑪巴,敬禮吐登 達爾吉上師,我們敬禮壇城三寶,敬禮今天護摩的 主尊「大幻化網金剛」,「嗡。巴札。卓大。嘛哈 些。西利。嘿魯嘎。吽吽呸。」

師母、丹增嘉措、吐登悉地、吐登卡瑪、各位 上師、教授師、法師、講師、助教、堂主以及各位 同門,還有網路上的同門,大家午安、大家好!你 好,大家好!(聖尊以各國語問候大眾)

#### 下週日長壽佛護摩法會

現在通知大家,下個禮拜天6月8號下午3點 PM是Long Life Buddha fire offering ceremony, 「長壽佛」護摩法會。祂的手印是法界定印,托著 甘露瓶,身紅色,「嗡。阿媽惹尼。祖溫底耶。梭 哈。」,Long Life Buddha長壽佛是「阿彌陀佛」 的化身。



#### 大幻化網金剛 又稱通眼金剛

我們今天做的護摩是「大幻化網金剛」。祂的 金剛號「通眼金剛」, 祂是「普賢王如來-阿達爾 瑪佛」的憤怒身。祂又叫做通眼金剛,全身都是 眼,也就是本初佛的大幻化網金剛。這一尊在五大 金剛當中,「大幻化網金剛」、「喜金剛」、「勝 樂金剛」、「大威德金剛」,有時候加上「時輪金 剛」,「密集金剛」,通稱五大金剛。

#### 彩虹山莊金剛明王殿 供諸多金剛護法明王

「彩虹山莊」的「金剛明王殿」裡面,中央是 「大威德金剛」,右手邊是「大幻化網金剛」,左 手邊是「喜金剛」,另外還有「不動明王」、「五 色不動明王」、「八大金剛明王」,跟「五大金剛 明王」,還有諸天的護法。

#### 文武百尊 百寶光明除眾生病業

這一尊大幻化網金剛威力很大,因為祂們具備 了42個寂靜尊。另外還有58尊的憤怒尊,加起來

就叫「文武百尊」。祂放的是百寶光明。這一尊是 在臺灣,現在是「自由廣場」,傳授做護摩的,也 在那邊傳授這一尊。這一尊出現很多奇蹟,很多人 參加這個法會,他的病都消除掉,出現很多奇蹟 啊!這個很多想不到的。

#### 大幻化網咒音 治病顯神蹟

甚至於經過那裡,聽到這個咒語,「嗡。巴 札。卓大。嘛哈些。西利。嘿魯嘎。吽吽呸。」他 坐公車經過,聽到這個咒語,全身發熱,然後到醫 院去檢查他脖子的瘤,脖子的瘤就不見了。

有一個人,他的手好像是黏住的,他從小這個 手5個手指頭,我們是張開的,但是他有2個手指 頭,幾個手指頭是黏在一起,打不開的。參加那個 法會的時候,居然他的5個手指頭都打開,這是當 場的事情,當場站起來做證明。也就是說,那個法 會進行,結束了以後,請他們好的人站起來。哇! 好多人站起來講。這一尊威力很強大,威力很強, 那個咒音也很強。修行大幻化網金剛,通身是眼, 最後變成每個毛細孔都是眼睛,每一個毛細孔就是 眼睛,能夠有這種能力的金剛神,已經很少了。

#### /延/伸/閱/讀/

# 大幻化網 金剛

摘錄自/蓮生活佛文集 第247冊《蓮生符》

在唐朝盛行的《高王觀世 音經》,其第一尊佛名是: 「淨光祕密佛。」眾人不知是 誰。我說:「這就是本初佛--阿達爾瑪佛,及其化身大幻 化網金剛。」在本書中有一符



我告訴大家:上面的「⊙」是象徵「本初 佛」,是一切佛的標誌。下面的「八」是象徵「大 幻化網」是一切的演化。

這「大幻化網」也就是「本初佛」所化出來 的,其形象,具二十一面、四十二臂、八足。佛母 九面、十臂、四足。其手中各持明鏡。鏡內有:四 十二寂靜尊。另有忿怒尊五十八尊,加起來是寂靜 忿怒百尊。



手印:雙掌上合下空。有了形 象、咒語、手印,如此便可以修唸誦 法。其實其本義,只有二個字:「返 本」。人間是「大幻」,一切像是 「化網」。「返本」修回是也。能得 三身成就。

大幻化網金剛的符式,我如此 畫:此符由我自心流露,極機密,是 修此法用的,飲下及佩身均可。



#### /延/伸/閱/讀/二

# 阿達爾瑪佛念誦法

我將傳授本初佛「阿達爾瑪佛」的念誦法。

本初佛符式:內中一點, 本初佛。外面一圈,天圓;再 外一方,地方。這也即是「天 圓地方,律令九章,我今修 行,回歸中央」。



#### 我寫出修法儀軌如下:

結唯一手印:雙手內縛,二大拇指豎立相併。 觀想虛空白色「阿」字,變成藍色「吽」字。再瞬 間變成:「藍色阿達爾瑪佛本尊」。一面二臂。二 臂均持金剛杵,諸 嚴飾,兩足金剛跏趺坐。佛父 心中「👸」字唸「溫」,一剎那放大光明。光明返 回,在跏趺坐腿上。

化為佛母:「大自在佛母」。兩尊相抱。兩尊 五寶頂嚴、耳環、瓔珞、寶鬘,俱足八種寶莊嚴。 兩尊現九種微妙寂靜相:苗條、四肢柔、豐滿、腰 細直、青春、明顯、光彩、莊嚴、歡樂。重點是: 佛父佛母,所放光明,光端皆有一佛,無量光,有 無量佛,千種光色,千種佛。外觀如是。

內觀自己是「⅔」(溫)字,自化阿達爾瑪佛及 佛母。

唸咒:「嗡。巴扎。阿達 爾瑪。答都。梭哈。」愈多愈 好。入定。(進入太虛,心無 一物,一念不起)出定迴向。 大禮拜。阿達爾瑪佛的符咒字 是「溫」字。此「溫」字,正 是我迴向後,大喝一聲的 「溫」(溫)字。





#### 盧師尊妙語:人終將丁丁

我們進入「你問我答」,臺灣「蓮花阿丁」問 的。

還有阿丁啊!?蓮花阿丁。以前「吐登達爾 吉」(師公)跟我講:將來每一個人都要「丁丁」。 我就想到吐登達爾吉上師老是講說丁丁,丁丁兩個 字就是走了,就是走掉的意思啦!有這種說法嗎? 廣東話丁丁就是完蛋啦!

糟糕!那台灣好多的藥局都是丁丁連鎖店,就 是「丁丁藥局」,那不是通通完蛋了(笑)。不過藥 也是一種毒,其實藥也是一種毒,真的吃多了都丁 丁。吐登達爾吉常常跟我講:人將來都是要丁丁 的。這個台灣的蓮花阿丁,希望你不是丁丁(笑)。

## Q1 薈供儀軌 三處大供養如何觀修

阿彌陀佛,頂禮人天導師 聖尊蓮生活佛。

壹、弟子懇請 師佛講解 蓮生活佛文集第81冊 《真佛儀軌經》,第9篇〈供養儀軌〉,薈供儀式 當中的第十六小節:次擲薈供物品於空中;第二十 小節:獻供;以及第廿一小節:施殘食唸誦法,三 處大供養的觀修,應該如何進行?

你這個要我現在講,那就是全部講給你聽了, 哪有時間講那麼多?

十六、次擲薈供物品於空中唸下文: (大眾手 結供養印)入甚深冥想。

嗡,阿,吽。

敬請上師海會食薈供 敬請本尊海會食薈供 敬 請空行海會食薈供

敬請護法諸尊食薈供 敬請財神庫主食薈供 敬 請所顯鬼神食薈供

敬請山神地主食薈供 敬請六道父母食薈供 敬 請冤債障類食薈供

敬請彼等納受外薈供 敬請此輩納受內薈供 敬 請彼彼納受密薈供

總請納受直大樂薈供

二十、獻供:

事業金剛取甘露等以羯摩杵印,如儀奉獻主座 前唱曰:阿拉拉火。乃住三摩地而享納,次分給瑜 伽眾及有緣隨喜眾,食薈供後仍將先留及食餘,以 三字真言加持供外護。

# A1 薈供問疑 可請宗委會回覆

問了這些請師尊講解。太多了啦,誰做過薈供 的?在座各位,做大薈供的,有誰做過?

(蓮彥上師:師尊好,每一年宗委會都會帶領 做這個薈供的,在5月18號的時候也做了薈供, 「瑤池金母」的薈供,全球弟子一起做的。)

是誰做的?(宗委會主辦。)



# 你問我答「互動就是力量」第486集

宗委會主辦,那我們請這個宗委會。好,謝謝 啦,他問的問題就解決了。因為現在講的話,講解 給你聽太浪費時間了,沒有什麼時間好講《楞嚴 經》啦。時間很少,全部要講完的話,就等於是我 們這個法會還講不完。所以請宗委會,負責解答這 些問題,幫你講怎麼做薈供。你是臺灣嘛,那你去 臺北「中觀雷藏寺」吧,去找蓮悅上師,蓮悅上師 常常做薈供,你找蓮悅上師問這些問題,她都會答 給你的;不然你就請宗委會回答。喔,這樣就結束 了。欸,他後面還有欸,我翻過來才知道,還有。

還有---

廿一、施殘食念誦法:

嗡,阿,吽,(加持殘食供外護)

於諸殘食自在鬼神眾,如大雲集祈希降,納受 鮮美妙膳殘薈供,爾等昔日佛前所立誓,所有毀戒 破教令消滅,並助成辦世出世間業,施殘食咒:烏 機箚,巴陵打,卡嘿以,卡喜,卡喜。(事業金剛 送供物至壇外淨處供外護)

貳、還有阿丁想請示 師佛:於「事部法」當 中,行者應力求儀軌遵照,師佛的指示觀修。但於 「行部法」當中,若行者足夠虔誠與專一,即便於 事部儀軌當中不明就理有所錯失,是否仍算是瑕不 掩瑜?

## Q2 戴帽是否影響法流灌頂加持

參、弟子想請示 師佛:行者若頭戴帽子,是 否比較不容易感受到法流?佛光的加持,會不會因 為物質的不同,比較不容易進入?(例如:佛光或 法流不容易穿透帽子或是穿透塑膠材質,金屬的材 質等?)

感謝 師佛的釋疑開示。 弟子五體投地頂禮。

#### A2 法流進入身體 無所阻礙

好啦,跟你講一個很簡單的。法流要進到身 體,不管你戴什麼,它都可以進去。你戴鋼盔 (笑),它照樣進去啦。像我們有傘蓋擋住了,對不 對?有屋頂,難道你屋頂要拆掉嗎?對不對?你有 頭髮,頭髮就不叫擋住嗎?那你就理光頭嗎?對不 對?不管你在哪裡,在碉堡裡面、在地下室、在第 幾層樓,或你頭戴了什麼東西,法流要進去就是進 去,跟頭上戴什麼東西沒有什麼關係,這是最簡單

的回答。其他的問蓮悅上師,蓮悅上師也是宗委會 的嘛,蓮悅上師沒有時間答你,你就寫信到宗委 會,宗委會答給你。

## /笑/笑/人/生/

老婆的臉上出了痘痘,老婆就很抱怨:「為什 麼我臉上老是長痘痘、青春痘?」老公講: 「因為老天爺嫉妒妳太漂亮。」老婆很開心, 看了老公又問:「那為什麼?你長得也不帥, 你也長了痘痘呢?」老公說:「因為老天爺在 懲罰我撒謊。」

這個世界很奇怪,把活著的人,都往死裡逼; 又勸想死的人,好好樂觀活著。於是所有的人 都是半死不活。

去年過年的時候,有一個朋友包了2000塊的 紅包給我,結果一整年,他的工作、事業、家 庭都是很順利的。前幾天,他又包了6000塊 的紅包給我,結果他又中了樂透彩500萬。還 有一個好朋友,每天包1000塊錢給我,現在 已經是億萬富翁。現在我把這個消息公佈出 來,能不能把握機會就看你了,因為成功是留 給懂得把握機會的人。(好,謝謝喔,這個同 門包紅包給師尊。我記得昨天有一個蓮花月娥 是嗎?年紀很大了,新加坡蓮花月娥,90 歲。妳90歲啦!哇,妳包一個紅包給我,很 大,我就轉給師母了。有一個蓮花淑玲,是 嗎?妳包一個紅包給我,也是很大的紅包喔, 這個新加坡的,好像是18000吧,是不是? 希望你能夠中樂透彩(笑)。我還記得,香港幾 個同門來,喔,他們紅包包得很大,姓關的 吧!在這裡嗎?他有沒有在這裡?姓關的, 哦,他紅包包得更大,香港都給你好了(笑)。 好,你做事業做很大?你是大老闆啊?小老 闆,讓你變大老闆(笑)。包紅包有好處,你看 他們包大的我都記得(笑),經常會加持。)

一個太太去找醫生:「醫生啊,你看我被丈夫 打成這樣,我不想活了。」醫生講:「別擔心 啦,皮外傷處理一下就沒事了,你丈夫呢?把 你打成這樣子,為什麼不過來關心一下?」這 個太太回答:「他有來啊,他在加護病房。」 他被打得更慘。



# 法語開示《大佛頂首楞嚴經》第028講

#### 〈卷第二〉

「佛告阿難。且汝見我,見精明元。此見雖非 妙精明心。如第二月,非是月影。汝應諦聽。 今當示汝無所還地。阿難:此大講堂,洞開東 方,日輪升天,則有明耀。中夜黑月,雲霧晦 暝,則復昏暗。戶牖之隙,則復見通。牆宇之 間,則復觀壅。分別之處,則復見緣。頑虛之 中,遍是空性。鬱孛之象,則紆昏塵。澄霽斂 氛。又觀清淨。阿難:汝咸看此諸變化相。吾 今各還本所因處。云何本因。阿難:此諸變 化:明還日輪。何以故。無日不明,明因屬 日,是故還日。暗還黑月。通還戶牖。壅還牆 宇。緣還分別,頑虛還空。鬱孛還塵。清明還 霽。則諸世間一切所有,不出斯類。汝見八種 見精明性,當欲誰還。何以故。若還於明,則 不明時,無復見暗。雖明暗等,種種差別,見 無差別。諸可還者,自然非汝。不汝還者,非 汝而誰。則知汝心,本妙明淨,汝自迷悶。喪 本受輪,於生死中,常被漂溺。是故如來,名 可憐愍。」

我們講這個《楞嚴經》。哇!這個很長,我唸 一遍經文:

「佛告阿難,且汝見我,見精明元,此見雖非 妙精明心,如第二月,非是月影,汝應諦聽,今當 示汝無所還地。阿難:此大講堂,洞開東方,日輪 升天,則有明耀。中夜黑月,雲霧晦暝,則復昏 暗。戶牖之隙,則復見通。牆宇之間,則復觀壅。 分別之處,則復見緣。頑虛之中,遍是空性。鬱孛 之象,則紆昏塵。澄霽斂氛。又觀清淨。阿難:汝 咸看此諸變化相。吾今各還本所因處。云何本因。 阿難:此諸變化:明還日輪。何以故。無日不明, 明因屬日,是故還日。暗還黑月。通還戶牖。壅還 牆宇。緣還分別,頑虛還空。鬱孛還塵。清明還 霽。則諸世間一切所有,不出斯類。汝見八種見精 明性,當欲誰還。何以故。若還於明,則不明時, 無復見暗。雖明暗等,種種差別,見無差別。諸可 還者,自然非汝。不汝還者,非汝而誰。則知汝 心,本妙明淨,汝自迷悶。喪本受輪,於生死中, 常被漂溺。是故如來,名可憐愍。」

#### 佛陀以觀想揭示 妙明真心義諦

這一段的這個字非常難唸,我很少用到這些 字,所以比較那個。其實每一個字都有它的意思, 但是很簡單。你看了,你看不懂釋迦牟尼佛到底是 講什麼碗糕(東西)?其實是很簡單的。

釋迦牟尼佛告訴阿難、跟大家講:你現在看 我,如果你把你的眼睛閉起來,你看著我,然後把 眼睛閉起來,還有釋迦牟尼佛嗎?當然是有啦,對 不對?因為這個就是觀想。你看著我,然後用手稍 微遮一下(眼睛),你還看到我嗎?你還是可以看到 我,為什麼?因為你可以想,因為剛剛看過你,所 以腦海裡面還有你。這種看見並不是妙明真心。好 像你看月亮,晚上看著月亮很圓,然後眼睛閉起 來,你前面還是顯現一個月亮,很圓的月亮。這個 不是第2個月亮,也不是月的影子。這一段的意思 就是這樣子。

#### 妙明真心不會離開 稱為不還

阿難,你要好好的聽著,我現在就開示你,什 麼叫做「無還」?我昨天在西雅圖雷藏寺不是講了 「五不還天」,不還就是無還。你到了五不還天, 你就不會再來娑婆世界,到了五不還天,你就不會 回來了。現在釋迦牟尼佛要開示,什麼叫做「無所 還地」,也就是說這妙明真心是不會離開的,叫做 「不還」。

#### 日夜分別明暗 窗牆分別視野

阿難尊者,我現在做一個比喻給你聽:例如, 我們現在在大講堂裡面,這個大門打開,是面對著 東方。早上的時候,太陽升起來,你就可以看到光 明;晚上的時候,黑夜,你看到的就是雲和霧,非 常的暗,晚上很昏暗。「則復昏暗,雲霧瀰漫,雲 霧晦暝」,就是看起來很暗。你如果從這個窗戶看 過去,你可以看得出來,看到外面,你從窗戶可以 看到外面。從牆宇之間,你看牆,你就看不到外面 了,因為牆把你擋住了,這個就是分別之處。

#### 虚空非空 灰塵變化產生不同幻象

「**則復見緣,頑虛之中」**,你看虛空,就覺得 虚空什麼都沒有,你看天空,天空什麼都沒有。如 果有灰塵或者是霧,你就看不出去了。這個都是天 空的變化。天空有很多的變化,像下雨、下冰雹、 閃電、打雷,另外還有颳風。另外,有些時候還空 氣污染。像我住台中,那火力發電廠,火力全部都 開的時候,整個地方,你站在高的地方看到底下, 全部整個中部的城市,都在霧霾裡面,看不到房 子。但是如果有灰塵,就有很多的現象出現。另 外,如果下雨,雨過天晴,你又看到天空就非常的 清淨,哇!好亮。釋迦牟尼佛跟阿難尊者講:你看 這些變化,這些都是在變化。

#### 光明還日黑暗還夜 一切皆有歸處

「吾今各還本所因處」,但是,這個都是「有 還」的。什麼是有還?就是說通通都有還的。有些 是「無還」的;有些是「有還」的。那麼有還的是 什麼樣子呢?剛剛這些變化都是有還的。

是什麼原因呢?阿難尊者,這些變化,亮的、 光明的,就還給太陽,為什麼要這樣子呢?因為如 果沒有太陽,它就沒有光明了。「明因屬日」,這 個光明就是屬於太陽的,所以叫做還,有還,還給 太陽。「何以故?」,為什麼呢?沒有太陽,它就 不會有光明,所以這光明就屬於太陽。「是故還 **日」**,就是光明還給太陽。「**暗還黑夜」**,你看不 到太陽了,變成晚上了,那麼這個晚上就還給月 亮。你由窗子看,你可以看到外面,這個看見就還 給窗子;你看不到了,這個就是還給牆。

#### 一切現象皆因緣示現 萬象皆還

**「緣還分別,頑虛還空」**,一切都是看得見, 光明還給太陽;黑暗還給月亮;看得見還給窗子, 因為你從窗子看,所以看得見;你看不見,就把看 不見還給牆,這樣子。你看到虛空的一切東西就還 給天空,也就是說有灰塵,你就還給灰塵;你看到 雨過天晴,這個晴也是還給天空。這世間上一切所 有,都是這樣子,都是還,就是要還給人家的,都 是要還。

#### 從「還」悟無常 生死業報還給輪迴

所以這裡講的可以講就是無常啊!你活著,你 一定要還給死,那死要還給誰啊?就還給你的業, 那業還給誰啊?業就輪迴,還給輪迴,所以變成就 是六道輪迴。世間上所有一切,統統這樣子,都是 一樣的,全部都是還。你看到的種種的現象,都是

#### 萬象皆可還 不還才是真我

為什麼這樣子呢?「若還於明,則不明時,無 **復見暗,雖明暗等,種種差別,漸無差別」**,你的 所有的看見,全部都是還,根本是沒有什麼差別 的。「諸可還者,自然非汝」,能夠還的,其實都 不是你。**「不汝還者,非汝而誰」**,如果說不還, 那是誰呢?那個才叫做你自己的妙明真心,不還的 才叫做妙明真心。

#### 眾生迷於六識 漂流生死輪迴堪憐

「則知汝心,本妙明淨,汝自迷悶,喪本受 輪,於生死中,常被漂溺,是故如來,名可憐 **愍」**,因為眾生都迷於外,外面的景象怎麼變怎麼 變,最後都是要還的。像光明就還於日;黑暗還於 夜,另外還有很多天空的現象,都還給天空。種種 變化,終究都是要還的。

只有一種不還的,就是妙明真心。因為現在阿 難尊者,你用你的眼睛,用你的耳朵,眼、耳、 鼻、舌、身、意六識,去產生的分別,這些都是還 的。只有一樣不還的,就是妙明真心。那還的就在 生死六道輪迴之中,這樣子的。所以釋迦牟尼佛認 為,常常這樣子又生又滅、又生又死、又六道輪迴 的,這個人就像一個木頭在海裡面飄來飄去一樣, 這是很可憐的,這一段的意思就是這樣子。



#### 眾生迷於所見 便流轉生死輪迴

簡單給大家解釋一下,因為那個文字不好唸。 而且用的詞句,從窗子看出去,你可以看得到。從 這裡窗子看出去,就可以看到有一個人站在那裡。 對不對?那你看牆,你就看不到那裡了。看到牆, 你就看不到他了。所以看窗子的你就還給窗子;看 牆的就還給牆;看到虛空變化的都還給虛空;看到 光明就還給太陽;看到黑暗就還給月亮;我們看到 自己的身體,就知道我們要還給死,還到最後就死 了,那死了怎麼樣?死了就還給「業」。

因為你受了這些外面的景象迷惑,你就造了 業,造了業以後,你就輪迴,就在海裡面漂浮,就 在六道裡面轉來轉去。所以釋迦牟尼佛講說:就是 因為這樣子,你就很可憐。我們每一個人都很可 憐,這是釋迦牟尼佛講的。這麼一大段講的就是這 個。

#### 錢房土地 一切有形終將歸還

所以人生有什麼,對不對?賺很多錢,要還給 誰啊?賺很多錢,你就還給錢。你住在房子裡面, 是沒有錯,我們每一個人都有家,房子大小而已。 將來,房子就還給房子,你是你;房子是房子。你 現在擁有很多土地,很多財產,土地,哇!祖先留 下來土地一大筆,心裡很高興,都是很貴的。土地 的還給土地,並沒有你立足之地。你自己也占不了 那個房子,你也不可能永遠擁有那一塊土地。將來 我們都住小房子,「雙蓮境界」(笑),將來都住在 雙蓮境界,雙蓮境界就一格一格的那個小房子,住 在那裡,就還了。

#### 名利地位亦是虚幻 全都要還

這個名啊!你名氣很大,當了總統,或當了什 麼部長、院長、什麼長、什麼長。總統還給總統, 部長還給部長,院長還給院長。院長不是永遠的院 長,也不是永遠的總統,也不是永遠的,都是要還 的。部長還給部長,總統還給總統,院長還給院 長。總經理還給總經理,董事長還給董事長。錢 呢?還給錢,不是還給你,一切只是暫時,暫時的 現象。

#### 瓊瑤小說80部 一生愛情都精彩

我常常舉一個人做例子,像「瓊瑤」好了,台 灣的作家瓊瑤,很有名的。她是成都人,她出生在 「成都」,中國成都。她是86歲吧?她說:她要 到「瑞士」去安樂死。她的兒女不同意,她自己就 在家裡燒炭,然後她就走了。

瓊瑶,你說,財,她錢很多,她還在蓋房子, 蓋一個「可園」。她蓋一個她家住的園,還在蓋, 很有錢,留下幾億吧?很有錢。財是有,她也不 要。名呢?哪個人不知道瓊瑤?寫小說非常有名, 寫了80幾部小說吧!非常有名,拍的電影很多, 你看「二秦」——秦漢、秦祥林,都是她電影的主 角。她拍的電影也很多,「還珠格格」也是她拍 的,很有名。名氣,台灣看書的人都知道,錢很 多,名氣也很大。她的一生也夠精彩,她的愛情故 事也是夠精彩,色也有。

#### 生前坐擁財色名 最終亦須歸還

我一生當中,我見過她一次。我那時候任台灣 救國團「高青文粹」的主編,我邀請她到救國團來 演講。她有來,跟中國晚報的的主編一起演講。她 那時候剛剛結婚,很年輕,她比我多個6歲吧?多 個5、6歲,很年輕,很漂亮。個子不是很高,穿 著一襲藍色的,連身的衣裙,藍色的,很簡單,但 是長得很清秀。她來演講,我跟她談了很久,只見 過一次面。那時候我是高中學生,在高雄;她住屏 東。我從屏東邀請她到高雄。她的愛情故事非常精



彩,她寫的愛情小說,非常精彩。像《窗外》,那 時候她已經成名了。一部《窗外》,她就成名了。 另外還有很多小說。財、色、名都有,最後全部還 了,下場是這樣,也是讓人想不到。

#### 盧師尊自嘲 不學佛早就丁丁

我自己也想,今天我如果不學佛,我也是一樣 「丁丁」;就是因為學佛,才知道不可以隨便「丁 丁」,就只差別在這裡而已。但是還是有業障,你 做了什麼?這就是業,業就還給業。生就還給死, 死就還給業,業就還給輪迴。只有把業障消除了, 你才能夠認得妙明真心,你才可以跳脫六道輪迴。 業障沒有消除,你一定六道輪迴。好一點的,就到 天道去,所以有的人講「五道輪迴」,不要講六道 輪迴。

#### 大梵天享壽百劫 歷百次天地變化

因為你到了「色界天」,單單「大梵天」就好 了,大梵天王是Brahma,祂就可以活100劫。什 麼叫100劫?100劫就是說,地、水、火、風, 成,然後再滅,就是一劫。 100 次的天地變化,那 壽命無窮盡啊!大梵天Brahma祂就活得很長啊! 到了大梵天,你就不得了。初禪、二禪、三禪、四 禪。四禪就到「無色界天」,大部分二禪、三禪都 是在「色界天」,初禪有的時候是在「欲界天」, 不一定。

#### 眾生迷於外 不消業不識妙明真心

所以按照佛經所講的,釋迦牟尼講的:大部分 的眾生,都是迷於外,不懂得妙明真心,不知道把 業障消除,你才能夠明心見性。因為不懂,所以才 在六道裡面輪迴。釋迦牟尼佛認為這個叫做可憐。 所有的佛認為眾生很可憐,就是因為他都是迷於外 的,都是有還的,都是還。

#### 相信有妙明真心 信仰才有意義

這個跟信仰有關的,有點像那個妙明真心耶。

一個人問小明:「你走過大橋嗎?」

小明講:「走過。」 「橋上有欄杆嗎?」

小明講:「有。」

「你過橋的時候,有扶欄杆嗎?」

「我沒有扶欄杆。」

「那麼欄杆對你來講就沒有用了。」

「當然有用啊!沒有欄杆保護著,掉下去怎麼 辦?」

「可是你並沒有扶欄杆啊!」

「哎,是啊!有欄杆,但是我並不扶。可是沒 有,我會害怕。這是怎麼回事呢?」

「這個就是信仰,信仰就是橋上的欄杆,它站 在你的身邊保護著你,你不需要握住它,卻感到生 命有了保障。」

#### 信仰如欄杆守護 相信就真的有

也有它的道理啊!我們是有妙明真心,可以解 脱的。因為你相信有妙明真心,所以你的信仰才有 意義。

如果沒有妙明真心,那麼講了半天也沒用,都 是還。對不對?什麼叫不還?妙明真心就是不還。 是有妙明真心,但是你不知道妙明真心在哪裡?但 是你有它的信仰,就是這樣子。所以信佛,不管你 是信佛;信耶穌基督;信天主;信穆罕默德、穆斯 林。都是一樣的,就覺得有一種保護的那個欄杆 在,其實是真的有。

嗡嘛呢唄咪吽。

#### ′笑/笑/人/生/

不是我吹牛,我在家的地位很高。我不做飯, 没人敢做飯的;我不洗碗,没人敢洗碗;我不 拖地,沒有人敢拖地了。除了錢不歸我管,其 他都歸我管。

海產店有2個人在喝酒,喝得非常高興。老王 問:「請問你是哪裡人?」對方答:「台北」 。老王講:「哇!我也是台北欸,我們同鄉, 來,乾杯。」老王又問:「你台北哪裡呀?」 對方回答:「是北投。」老王:「哇!我也是 住在北投,再乾一杯。」老王再問:「北投哪 裡啊?」對方回答:「石牌。」「哇!我也是 石牌耶,再乾1杯。」接著問:「老兄,你貴 姓啊?」對方回答:「我姓王。」「哇!我也 是姓王欸,我們連乾3杯。」這海產店的老闆 實在看不下去,打電話給王太太:「王太太, 你老公跟你兒子都喝醉了。」

人生逃不過蔥、薑、蒜。要嘛,(蔥)動一把; 要嘛,(薑)就一生;實在不行就(蒜)





盧師尊答:

傳說龍樹菩薩在恆河旁散步,看見恆 河有漂浮著的大黑天。

後來帶回那爛陀寺,於是成了印度佛 教的護法神。

在十一世紀,西藏大譯師仁欽桑布將 大黑天迎入西藏。

大黑天成了西藏的大護法神,後大黑 天有七十二種形象或七十五種形象,大部 份是呈忿怒相的大黑天。

有二臂、四臂、六臂。

有身色黑或白等。

大黑天梵語MAHAKALA(瑪哈嘎 拉),藏語是「貢布」。

是藏傳佛教最威猛、最有法力的大護 法神,藏密四大教派均尊崇之。

大黑天有四大性質:

- 一、戰鬥神。
- 二、廚房神。
- 三、塚間神。
- 四、福德神。

大黑天的來歷,密教說祂是大日如來 示現降伏惡魔的示現。

又說,是觀世音菩薩的忿怒相。 供養大黑天有二物最重要:

一、米。

二、鹽。

弟子問「大黑天」也是「財神」嗎? 我說;「是的。」

六臂白大黑天是大黑天的財神尊(白 護法)。祂有一個偈是:

從檀木生的大黑天

如秋天白雲席卷般

白護法是無上本尊

觀世音變嬉戲之身

請降下珠寶的大雨

這個偈代表祂可以賜財,珠寶如雨

注。 祂是財寶尊的身份。

祂手持:

摩尼寶。

嘎巴拉碗中裝滿珠寶。

另:

日本「七福神」中有大黑天。

日本「七福神」是惠比壽、大黑天、

毘沙門天、辯才天、福禄壽、壽老人、布

在日本,大黑天主司「五穀豐收」、 「商業繁盛」、「愛護子孫」、「開運招 財」。

祂的形象是:

身軀圓圓。

大大的耳朵。

左手持布袋。

右手拿福鎚。

祂的來歷,本是印度教「大自在天」 的化身,後來成為佛教的大護法神。

在西藏是兇猛的護法。

但,到了日本,經過歷史的變遷,融 合了日本文化,竟然發展成了討喜的廚房 神及財富之神。

大黑天在藏區、西夏、蒙古是戰鬥 神。又兼廚房神、帳篷神、寺廟的守護 神,另有冥府神的特性。

然而傳到日本竟成為「七福神」財神 之一。這是很難明白之處,但,仍然有跡 可尋,祂是一神多職。由西藏的忿怒相, 到中國的神王相,到日本成了福德相。



我曾看見,一位地方的首長,去探望一位病重 的知名人物。

這位首長,帶著鮮花及一個大紅包。鮮花由看 護人員,插在花瓶,置於病榻前的桌上。

而大紅包,首長放置在病患顫抖的手上。 首長說:

「這是錢,要收好!」

病患點點頭,一臉感激。只見病患欲將錢塞入 口袋,而病患只覆上一床白床單,別無口袋。

病患說:

「我的錢袋呢?」

親眷說:

「不在醫院,在家中。」

病患一時茫然,這大紅包拿著不方便,口袋又 沒有,錢袋在家中,保險箱在銀行,病患怔了一 下,只好壓在自己的身下。

病患認為:

親眷也不安全。

壓在自己的身下,最安全。

我曾為此事,問諸弟子:

「我們在人間,要累積什麼?」

世俗人是累積「錢」。錢愈累積愈多,大家總 想成為大企業家及大富豪,億億萬的家產,甚至到 兆的數目。(億億兆)

豪宅。

名車。

私人飛機。

私人遊艇。

富豪排行榜上的前幾名人物。

而諸弟子,答案不同:

有說:「累積持咒的數目。」(持明成就)

有說:「累積護摩(火供)的數目。」(護摩 成就)

有說:「累積修法的壇數。」(三昧地成就)

有說:「累積善業。」

有說:「累積功德。」

有說:「累積成佛之因。」

有說:「累積愛心。」

有說:「累積福分。」

有說:「累積智慧。」

我對諸弟子說:

「這些累積,是對的,但,也是不對的。最重 要的是,什麼都不要累積。」

所謂對的。

「這些是修行人都是要——去實踐的。」

所謂个對的。

「做了就是,不要放在心上累積。如果你念念 累積,不管是善業,或是惡業,都會造成心的負 擔。」

這是我用淺白的文字來說明。

我們一向把心,安置在「空性」之中,這是最 安定的安心法門。

執著善業,是累積。

執著功德,是累積。

甚至執著開悟,也是一種累積,我們一心向 善,卻是個「無事人」,只有「無事人」,他的心 才是真正的閑淨,才是真正的安心。

在這方面,我希望聖弟子,能夠完完全全的體 會出來!

夏本花 TRUE BUDDHA NEWS WEEKLY - 2025年6月5日/星期四 世界華光 10











#### 華光功德會(新加坡) 舉辦「全球華光佛誕捐白米」活動

為恭祝蓮生活佛八十一聖壽,華光功德會(新加坡)於2025年5月31日,在宏茂橋德義民眾俱樂部隆重舉辦一年一度「全球華光佛誕捐白米」活動,成功募集並捐贈 42,025公斤白米與物資 予本地32間慈善機構,真摯送上祝福與關懷。今年活動盛況空前,特別匯聚來自宗教界、慈善界與社區領袖的溫暖力量,透過真誠布施,為社會注入愛與希望。

活動當日,嘉賓與長者在上午11點45分陸續入席,在歡欣期待中展開序幕。隨後,宏茂橋集選區基層組織第二顧問楊敦清先生蒞臨現場,與現場數百位善信與長者共同見證這場慈悲盛會。舞獅齊鳴,祥獅獻瑞,象徵福慧雙增、吉祥如意。

#### 因慈悲而相聚 因願力而同行

開幕儀式上,華光功德會(新加坡)會長 Vincent 師兄代表主辦方發表感人致詞,隨後由世界華光總會會長蓮悅上師上台致詞。蓮悅上師致詞中指出:「我們因慈悲而相聚,因願力而同行。在這充滿喜悅與祝福的日子裡,華光功德會(新加坡)提前舉行佛誕捐白米活動,以實際行動感恩師尊 聖尊蓮生活佛長年弘法利生的無盡恩德,並為即將到來的佛誕獻上最真誠的祝願。」上師也強調,今年所捐贈的42,025公斤白米與愛心物資,是一份跨越宗教、族群與文化的真摯關懷,同時也邀請了160位長者共襄盛舉,齊聚一堂、共沐法

#### 慈悲沒有國界 良善沒有疆界

在致詞中,蓮悅上師也特別感謝所有義工的努力,以及華光功德會(新加坡)與新加坡駐緬甸大使館於地震發生期間緊密合作。上師最後致謝並祝福:「慈悲沒有國界,良善沒有疆界。華光功德會願與全球更多有志之士攜手同行,將蓮生活佛的慈

悲與願力傳遞到世界每一個需要的角落。」

接下來蓮悅上師及會長Vincent師兄更代表華光功德會,捐贈善款新幣47,178.62元 予新加坡紅十字會,用於國際人道醫療援助,展現華光功德會對全球苦難的持續承擔與慈悲承諾。由國際事務部副主任 Rebekah Lim女士與社區關懷部副主管 Alan Phuang先生代表受領。

#### 新加坡駐緬甸大使代表出席

特別值得一提的是,新加坡駐緬甸大使 Zaw (Joe) Minn Aung 先生與夫人亦親臨現場,感謝新加坡華光功德會在緬甸自然災害發生後,積極投入賑災物資的捐助與援助行動,持續將愛心與資源送往災區,展現了無私大愛與實際行動,深深感動了大使本人。因此,Zaw 大使此次特別蒞臨活動現場,以表達由衷的敬意與感謝。蓮悅上師於現場特別致謝:「我們感恩所有參與的義工與分會,願所有善心都轉為光明,照亮每一個角落。」

#### 32 間慈善機構受惠 160 位長者齊聚午宴共享佛誕喜悅

活動當日,華光功德會(新加坡)再次成功捐贈 42,025公斤白米及物資予 32 間本地慈善機構,由主辦方與多位貴賓一同致贈,象徵關懷延續、生生不息。此外,也邀請了 160位獨居長者與弱勢群體參與慈善午宴,讓每一份膳食都溫暖身心,共度蓮生活佛八十一聖壽的慈悲時刻。

壽桃、佛誕蛋糕與全體合照環節中,現場洋溢 著歡笑與祝福的聲音。因為剛好今天是端午節,所 以也特別準備了粽子送給大家,增添節慶氣氛。活 動也安排戶外白米展示與實地發放,隨後由華光功 德會(新加坡)會長與貴賓一同向長者發放紅包, 傳遞誠摯祝福,讓長者們滿載而歸。

此外,今年我們還特別準備了師尊的中英文文 集,致贈給每一位貴賓,讓真佛密法的智慧法語, 陪伴大家在人生旅途中生起信心與光明。

#### 雲集嘉賓 共襄盛舉

本次活動感謝大家踴躍參與,與會嘉賓包括:

- \*楊敦清先生:宏茂橋集選區基層組織第二顧問
- \*蓮悅上師:世界華光總會會長
- \* Zaw (Joe) Minn Aung大使與夫人:緬甸駐新加坡大使
- \* Gunaratana法師(博士):新加坡大悲佛教會宗 教顧問
- \* Noelene De Foe女士(BBML):新加坡中區社區發展理事會地區議員
- \*杜國偉先生(BBM): 德義民眾俱樂部理事會主席 \*新加坡紅十字會代表: Rebekah Lim女士、Alan Phuang先生

#### 真佛宗代表:

蓮茹上師、蓮薏法師、蓮健法師、蓮田法師、 蓮星法師、蓮採法師、蓮道法師、蓮毫法師、致龍 講師、淵聲助教、秀蘭助教、蓮霞助教、新加坡雷 藏寺 Anna 師姐、獅城雷藏寺副主席 漢紳師兄、 圓証雷藏寺副主席 Tony 師兄、圓學堂主席 運光 師兄、圓學堂顧問 Alvin 師兄。

#### 感恩有您 讓善的循環不止息

這場融合祝壽、公益與社區關懷的「送米日」 活動,在眾多義工與社會善信的支持下,圓滿落 幕。我們衷心感謝每一位參與者、每一筆捐助、每 一雙願意奉獻的手。

願師尊佛誕吉祥,佛體安康,長轉法輪,久住世間,廣度有情。

弟子們以無盡感恩之心,祈願陪伴師尊慈悲願 行直到永遠。

師尊,我們深深愛您。

Happy Birthday, our dearest Root Guru.













世界真佛宗華光功德會 World Lotus Light Charity

## |真佛心・華光情 | 華光送暖 讓愛相隨



# 慈悲濟世 利益人群

【德國華光功德會 忍智分會 報導】在蓮生法王81佛誕吉祥日來臨之際, 德國華光功德會忍智分會秉持「慈悲濟世、利益人群」的初心,於5月14日 及5月18日兩日,備齊大量民生愛心物資,包括白米、意大利面、麵食、罐 頭、午餐肉、糖、食用油及飲用水等,捐贈予德國D**ü**sseldorf Tafel(食物銀 行)。

當天,食物銀行特別派出大型運輸車與義工親自前往忍智華光分會搬運所 有愛心物資,場面溫馨感人。負責人表達誠摯感謝,並分享當前德國經濟低 迷,物價高漲,民眾生活壓力沉重,弱勢族群對基本糧食與日用品的需求日益 殷切,此次捐贈可謂雪中送炭,讓他們倍感溫暖與支持。

本次活動為響應「恭祝師尊佛誕」全球華光同步捐贈白米」的慈善活動。 我們藉由實際付出,將師尊慈悲濟世的精神轉化為看得見的關懷,送到每一位 需要幫助的人手中。

在這殊勝的日子裡,我們滿懷感恩與祈願:恭祝師尊蓮生活佛81佛誕快 樂,自在常樂,法體安康,長久住世。師尊,我們愛您!















# 愛心佈施的喜悅 是佛誕最美的供養

【大馬華光功德會 詩巫分會 報導】2025年5月27日,農曆五月初一, 蓮生活佛八十一佛誕即將來臨。為慶祝這殊勝吉祥的日子,大馬華光功德會詩 巫分會響應【全球華光同步捐贈白米】慈善行動,於當日上午9時30分,在 詩巫打鐵街的順發茶室展開一場溫馨的愛心佈施活動。

活動共準備了 300盒愛心便當,派發予街友、獨居長者及低收入家庭等 需要幫助的人士。每一份便當盛載的不僅是食物,更是一份來自社會的溫暖與 祝福。希望在佛誕來臨之際,讓大家感受到被關懷、被看見的溫度。

活動現場氣氛溫暖而有序,義工們分工合作,有人維持秩序,有人主動關 懷長者、寒暄問候。雖然烈日當空,大家汗流浹背,但臉上都洋溢著由衷的笑 容——這份發自內心的喜悅,正是佛誕最美的供養。

在佛光普照的日子裡,我們共同祈願:願眾生安康,願社會和諧,願世界 因愛而更加美好。

恭祝師尊八十一佛誕快樂,佛體安康,恆住世間,法輪常轉。











# 學習師佛 慈悲濟世精神

【法國華光功德會 大弘分會 報導】2025年5月21日,為迎接蓮生活佛 81 佛誕,法國華光功德會大弘分會以一顆感恩報佛恩的心,舉辦慈善布施活 動,捐贈多項民生愛心物資予當地食物銀行,包括白米、罐頭食品及其他生活

當日,食物銀行派遣人員親自前往大弘華光分會領取愛心物資,華光義工 們熱心協助搬運裝車,現場氣氛溫馨,充滿法喜。對方代表感謝地表示,當地 許多基層家庭正面臨生活困境,這樣的善舉不僅提供即時援助,更傳遞了社會 溫暖與希望。

此次公益活動,亦是響應「恭祝師尊佛誕 捐贈白米」的全球慈善活動。 法國大弘華光分會以實際行動弘揚師尊慈悲濟世的精神,將佛法的溫柔與智慧 播撒人間,利益眾生。

我們虔誠祈願:

恭祝師尊81佛誕吉祥如意,法體安康,久住世間。

師尊,我們永遠感恩,深深敬愛您!









# 願佛光照耀大地 慈悲長駐人間

【大馬華光功德會 東海岸分會 報導】為恭祝蓮生活佛聖誕,大馬華光功 德會東海岸分會於2025年5月28日,提前展開一場溫馨的慰問與布施行動, 前往關丹華團安老院送上真摯的祝福與關懷,響應「全球華光同步捐贈白米」 的年度慈善活動。雖然師尊佛誕尚有兩週多的時間,但大家早已滿懷敬仰與歡 喜之心,盼以實際行動傳達對師尊的感恩與祝願。

活動以「真佛心,華光情,華光送暖,愛相隨」為主軸,義工們精心準備 了溫暖的表演節目,包括動聽的歌聲與充滿活力的舞蹈,為長者們帶來歡笑與 感動。接著,眾人圍坐共進午餐,在溫馨互動中彼此交流、分享,整場活動洋 溢著關愛與人情味,也深刻展現出華光人對生命的尊重與珍惜。

這份提早送出的心意,不僅是對師尊弘法精神的實踐,更是一份無聲卻深 遠的慈悲力量。透過每一雙關懷的眼神、每一句溫柔的問候,我們把祝福化作 行動,將光與愛悄悄送進每一位長者的心中。

出席本次活動的嘉賓與義工包括:馬來西亞華光功德會東海岸分會會長拿 督許漢新師兄、馬來西亞華光功德會會長文胤來師兄、關丹華團副會長兼東海 岸分會政府事務顧問鄭春子師姐、關丹華團安老院主任龍兆宏先生、東海岸分 會財政拿汀 坤莉師姐、義工團組長劉艷芬師姐,以及多位發心義工一同參 與,共同成就這場滿載祝福與光明的善行。

願佛光照耀大地,慈悲長駐人間。

在這充滿感恩的時刻,我們齊心祝禱:師尊佛壽無量,法輪常轉,廣度有 情眾生。師尊,生日快樂~







盧勝彥佈施基金會榮獲 DLEC 頒發「2025 年 圓夢獎」,表彰17年來無間斷的教育援助與社區 關懷。

在一場溫馨而隆重的頒獎典禮中,位於美國西 雅圖、致力於服務移民與弱勢家庭的非營利機構 「丹妮絲·路易教育中心」(Denise Louie Education Center, 簡稱 DLEC),將【2025年圓 夢獎(Dream Award)】頒發給長期支持該中心的 夥伴「盧勝彥佈施基金會(Sheng-Yen Lu Foundation) \_ •

今年,該基金會董事長盧佛青親自代表出席受 獎,接受這份具高度肯定意義的榮譽。活動後,記 者專訪董事長盧佛青博士,聆聽他對慈善工作的深 層省思與未來展望。

#### 專訪盧勝彥佈施基金會 董事長盧佛青博士

#### 這是一份榮譽 更是一份責任

在簡短而充滿感情的致詞中,董事長盧佛青博 士代表「盧勝彥佈施基金會」向 DLEC 致以誠摯 感謝。她指出:

「我謹代表盧勝彥佈施基金會,對這份殊榮 表示衷心的感謝。這不僅是對盧勝彥佈施基金會的 肯定,更是對所有致力於教育平權、社區照護之夥 伴的鼓勵。」

盧勝彥佈施基金會自2008年起開始資助 DLEC,至今已有17年歷史,累計捐贈超過 \*\*1,400 萬美元\*\*,涵蓋補助金、獎學金及災害 救助等範疇,對金郡(King)、皮爾斯郡(Pierce) 、斯諾霍米甚郡 (Snohomish) 等地區之移民家庭 提供穩定支持。



#### 不只是捐款 而是「同行的支持者」

對此,DLEC 董事會代表 Jennie Cochran-Chinn在頒獎典禮中表示:「盧勝彥佈施基金會是 我們長年最堅定的支持者。他們不僅提供資金,更 真正理解我們的使命,與我們一同成長,傾聽我們 的聲音,幫助我們在五年內完成兩項重大擴建,極 大提升服務能量。」

盧佛青董事長指出,基金會秉持創辦人 蓮生 活佛盧勝彥的教導:「慈悲為本,平等施予」,不 分種族、宗教與語言,皆應獲得生存與發展的基本 機會。

「作為一個由移民所創立與領導的慈善組織, 我們深知語言障礙與文化斷層帶來的困難,因此更 希望讓來自不同背景的家庭,能在此獲得安全、支 持與希望。」

#### 慈悲的實踐——從信仰走入社會

對於為何將佛教理念轉化為實際的公益行動, 盧佛青董事長語氣堅定地說:「在佛法中,『六度 波羅蜜』中佈施為首,這不只是財務支援,更是慈 悲的實踐。蓮生活佛常說:『財施得富貴,法施得 智慧,無畏施得健康長壽。』基金會希望能在這三 方面同時發揮力量,利益社會,淨化人心。」

盧勝彥佈施基金會不僅對 DLEC 穩定資助, 也積極響應各地災難救援、醫療支援與教育推廣, 期許打造一個更加平等、有尊嚴的社會環境。

#### 展望未來:更長遠的公益藍圖

面對社會快速變動與經濟挑戰,董事長盧佛青 博士表示,未來佈施基金會將更加關注:

- \* 社區基礎建設的投入
- \* 家庭與兒童心理健康
- \* 推動多語教育資源與文化傳承

「未來的挑戰不會更輕鬆,但我們會與像 DLEC 這樣的夥伴繼續同行,守護這個國家最重要 的價值:一個多元、包容與公平的民主社會。」

#### 威謝與堅持 慈悲永不止息

隨著頒獎典禮落幕,董事長盧佛青謙遜地表 示,這份獎項屬於所有支持基金會的善心人:「我 們只是個橋樑,真正的光來自那些持續默默付出的 教育者、志工、社工與捐款者。我們會繼續努力, 讓每一份資源都能轉化為實際的希望與改變。」

恭賀盧勝彥佈施基金會榮獲【2025年圓夢 獎】,並向所有為慈善與教育努力的人致上最高敬

# 馬密總太德佛學院2025年密波 103位真佛弟子參與「基礎內法」密法研習班

由馬來西亞真佛宗密教總會大德佛學院舉辦的 實體「基礎內法」密法研習班,於2025年5月 17日假座馬來西亞雪蘭莪州巴生 Crystal Crown hotel Ballroom舉行。108位來自全馬來西亞各地的 同門積極報名進修。

馬密總大德佛學院院長蓮花細妹講師致詞時指 出,大德佛學院秉持著推廣真佛教育,將正確的佛 學理念廣傳全馬的精神,籌辦系列密法研習班。闊 別多年,此次「基礎內法」大德佛學院再次開班, 恭請馬來西亞真佛宗密教總會般若雷藏寺常住上師 釋蓮夫上師講授「基礎內法」,實屬難得的機緣。 往年的「基礎內法」研習班均由蓮花程祖上師授

課。蓮花程祖上師將多年修習宗派「內法」的經驗 及秘訣傳授予釋蓮夫上師,並由釋蓮夫上師指導在 場的每一位學員修習「基礎內法」,實屬難能可

釋蓮夫上師以深入淺出及「濃縮精華」的方式 授課,讓各年齡層的學員均能了解及掌握整個課程 內容。當中包括七重輪、六姿體功法、九節佛風、 初級寶瓶氣、毗盧遮那七支坐法。除了耐心解說每 一套功法所需注意的事項,釋蓮夫上師也親自示範 每一套功法,俾便學員正確無誤的修習宗派「內 法」。上師指出,修習體功法旨在強化身體機能, 以承載能量、平衡氣脈明點、增強禪定能力、延長





壽命,助力修行、實現身心轉化、提高實修的效 果、破除對身體的執著、作為壇城修行的一部分、 增強持咒的力量、加速凈化業障以及實現虹光身 (光明身)等等。

課程尾聲,上師慈悲開放問答環節。學員們均 把握此難得的機緣,向上師提問。感恩上師耐心為 眾學員釋疑解惑。眾學員紛紛表示在課程中挖到寶 藏,是項研習班不單只令人收獲滿滿,甚至感到意 猶未盡。

祝願所有學員在修行的道路上,更上一層樓, 修行圓滿、成就!



2025年4月11日至13日,蓮鳴上師應邀蒞 臨獅城雷藏寺,主持了清明節法會及禪定班活動。 蓮萊上師及圓學堂眾理事等攜手護持,更有來自新 馬的蓮建、蓮少、蓮垬、蓮道、蓮毫、蓮庵、蓮請 法師誦經廻向,共襄盛舉。

活動中,蓮萊上師分享了與蓮鳴上師初識的趣 事:蓮鳴上師在未出家前,已被列為宗派的開悟 者。蓮萊上師回憶,在排隊等候吃飯時詢問同門, 「浩民師兄」是哪一位?結果他就在身邊。兩人出 家前相約燒香禮佛,供養完畢後,一隻烏鴉飛過並 發出叫聲,當時的浩民師兄說:「我知道我的法號 了」,而蓮萊上師馬上反應「蛤!不會是『蓮鳥』 上師吧?」。浩民師兄靜默不語,這突如其來的烏 鴉叫聲「啊!」象徵「一鳴驚人」,又帶俗名的諧 音,果然與蓮鳴上師的法號相應。蓮萊上師法號中 的「萊」是一種草本植物,他在出家前破例用了多 種香料混合點燃供養,而香也是草本植物所作。兩 人同日出家,第一次相伴去馬來西亞弘法,坐在一 起時,由於簡體字的「菜」跟「萊」很像,兩人的 法號並列,乍看之下仿佛看到「菜」、「鳥」二 字,當時兩人剛剃度出道,讓他們覺得蠻符合「菜 鳥」的稱謂。出家前的徵兆和法號的巧合與聯想令 人不禁莞爾。

#### 佛法在世間上的應用

蓮鳴上師在開示中深入探討了情緒問題的根源 及處理方式,以及如何應用佛法於世間法。

同門詢問師兄姐發脾氣是否犯戒?應該如何對 治?上師開示說到:他觀察到有些人在佛堂表現很 好,回家卻發脾氣。上師引導大家思考情緒的來 源,他指出,情緒沒有好壞之分,端看如何運用。 通常是人在某件事情上感到無能為力時,易產生疲 累、煩躁、焦慮或飢餓時。身體會用發怒來增加能 量,以面對無能為力的事情。

#### 思考情緒的來源

上師強調,遇到不好的事情一直忍是沒有用 的,會有副作用。積壓的負面情緒會爆發。憤怒會 傷肝,悲傷會傷害心肺,壓力則會藏在大腸、小 腸、肚子裡,導致身體不適如心臟問題、脖子肩膀 痛等,這些檢驗無礙的症狀其實是壓力引起。

嗔怒沒有管道釋放會反過來傷害自己。身體不 舒服或不開心時,會找辦法發洩,例如講別人。那 麼,生氣時應該怎麼做?上師開示,「轉化才有 用」。情緒能反映出最真實的自己,例如家人過世 感到悲傷而哭泣,這是解放悲傷。

#### 懂得悲傷才能生出慈悲

一個人懂得悲傷才能懂得慈悲。如果完全沒有 情緒、不懂悲傷,則難以生出慈悲心,修觀音菩薩 法也會比較困難。觀世音菩薩的真正相應在於其慈 悲心,而不是外表。如果連眾生都不願意渡,又如 何相應地藏王菩薩?這關乎願力上的相應。

上師指出,當一個人的情緒升起時,不適合講 對錯。跟情緒中的孩子講道理,他們一定聽不進 去,必需等情緒過後才能溝通。別人口中的你不是 你,你心中的那個你不一定是你,但你□中的別人 其實才是真實的你。

#### 深呼吸 離開現場 有助情緒冷靜

當要發怒時怎麼辦?上師提供幾個方法。首 先,不要講話,馬上離開現場。其次,多做深呼 吸,想像金馬崙高原的冷風吹過來,令人感覺舒 服。冷空氣吸入會刺激杏仁體,有助冷靜下來。人 在熱的地方比較容易發脾氣,杏仁體對管制脾氣有 影響。[注:杏仁體是大腦灰質核團,屬基底核,與情感、行

上師提到,在命懸一線的時刻,發怒可能幫助 瞬間提高能量而救回一命。但是,當家人、配偶、 孩子生氣時,應該同情他,而不是反過來攻擊或聯 合攻擊。現代人面臨的種種壓力,如來自家庭、孩 子、工作、學業、父母、修行等,常因希望得不到 滿足而引發情緒波動。

生氣是一種提高能量、講出平常不敢講的話或 提出要求的方式,但結果常不好。憤怒是自己無法 達到期待而產生的痛苦,然後自然地將痛苦投射到 家人、朋友身上,導致「人前冷靜,人後發瘋」。 這種投射會一點就爆,因為壓力未得到適當釋放, 活在自己攻擊自己的環境裡。

上師認為,從小的教育讓孩子認為情緒來時不 能哭鬧,導致他們活在封閉情緒的環境,壓力無處

可去,累積後可能導致自閉甚至自殘、自殺。父母 常不明白孩子為何自殺,因為壓力沒釋放,痛苦沒 得到安慰。佛法中有「我執」或「偏激」的概念。 小事可能觸發兒時的痛苦底線。例如,小孩聽到 「你是多餘的」而被激發自殺,可能是「隔代記 憶」被喚醒。

#### 觀察情緒的來源 情緒會過去

學佛修行和禪定是為了找到問題所在。生氣的 人知道自己生氣,只是無法控制感覺。當情緒上 來,首先閉嘴,不要講話,冷靜幾分鐘,把念頭放 空。情緒會自己過去。更好的做法是了解情緒的 「炸彈」在哪裡。那個人做了一件他認為不重要但 你認為重要的事情,觸發了潛藏的問題。要找到 它,寫下來,了解它,安撫它。將來再遇類似情況 就不易生氣。可以觀察是誰的出現總讓你生氣,那 個人就是觸發你內心傷痛的來源。

#### 理解錢來自愛 感恩 祝福 信任 就是富有的人

針對世間法的應用,上師指出很多人求不到財 是福報問題。他引導大家換個角度思考錢的來源: 小時候是父母給(愛),新年親屬給紅包(祝 福),工作是老闆客戶給(信任),老了是孩子給 ( 感恩 )。錢來自愛、感恩、祝福、信任。明白如 何增長這四者,就理解如何求財。當活在這四種品 質中,目己就是富有的人。

#### 情緒提供覺察的機會

佛法講因果,先要給眾生愛、孝順父母,眾生 才會給你愛、孩子才會孝順,希望得到什麼,首先 要給出去。佛法不離世間覺。情緒會帶來不好的東 西,但情緒本身是好的,因為它能讓人察覺問題, 從而用佛法改善。

#### 結語

蓮鳴上師在此次法會中,不僅透過風趣的軼事 拉近與同門的距離,更從日常情緒、人際關係及求 財等實際問題入手,教導大家情緒是轉化的契機, 世間法亦是佛法的應用。他引導弟子覺察問題的根 源,並運用佛法智慧去轉化內心的煩惱與傷痛,指 出這才是真正的修行。

#### 「入我」的口訣一不二不異

摘錄自《075真佛法中法》<014入我的口訣—不二不異>

「蓮生活佛」認為這個觀想,「入我」的口訣 是「不二不異」。要練到自己與本尊「不二不 異」,入我就很容易。

有很多人,告訴我,本尊不容易觀想出來,我 要他們供奉本尊的金身塑像,身上帶著本尊的妙肖 聖像,時時拿出來觀賞。或在自己家中,將本尊法 相請繪畫者畫至最大幅,懸掛客廳最適宜之地。

行者時時專注視之或心念以觀之。

如此,行持久久,自能一閉眼,本尊之像就住 對面虛空,活潑如生。

當一閉眼,就可想出本尊時,是第一步成就。

#### 「我入」的口訣一內空外空

摘錄自《075真佛法中法》<015我入的口訣一內空外空>

「入我」是大我進入小我。「我入」是小我進 入大我。

#### 其觀想法如下:

- 一、對面虛空坐著本尊。
- 二、本尊空行移至自己的頭頂,當體空明,其體的 中心,有智慧中脈,此智慧中脈,與密宗行者 的中脈相通。
- 三、觀想行者自身空明,自心蓮花開放,心中有一 「吽」字。
- 四、觀想本尊心中蓮花開放,亦有一「吽」字。
- 五、即令自心「吽」字,由智慧中脈上提,投入本 尊的「吽」字,合而為一。
- 六、「內空外空」,住入非可言喻的聖境。

此「我入」之法,從端身正坐開始,完全是攝 念澄心的功夫,在攝召及觀想上用功夫,要自體空 明,也要本尊空明,在歸體上,是一切皆空的,完 完全全祇剩下心中蓮華的一明點,這是束六和為一

運用「吽」字的精明,在智慧中脈上提昇,投 入本尊的「吽」字之中合一。

此乃自性光明投入法界光明,合而為一。

這是轉識成智,由體起用,不住生死與涅槃直 證無上正等正覺圓證菩提的入解脫門。

這「我入」的大口訣,就是「內空外空」。

#### 分身成就是本尊 本尊一念是分身

摘錄自《292神通大師維摩詰》〈020「分身」的對話〉

我問:「本尊又是如何?」



維摩詰答:「分身成就是本尊,本尊一念是分 身。」(此句須細思。)

我問:「本尊分身有大小之分嗎?」

維摩詰答:「本尊是涅槃,分身是不入涅槃 的。」

#### 師訣量是為第一

摘錄自《102甘露法味》〈036氣脈明點初探〉

四正量是:「聖教量」、「傳記量」、「覺受 量」、「師訣量」。

而密教的大師認為,「師訣量」應該是第一, 因為「師訣量」最直接,由根本傳承上師直接將修 得的經驗,傳給弟子,認可或校正弟子的種種覺 受。

「師訣量」恩德最深厚。

「師訣量」最直接。若無「師訣」,就是盲修 瞎練。

#### 「煙供法」是懺悔法 也是供養法

摘錄自《659活佛之歌(八)》<034期盼翻譯普傳殊勝真

你為什麼不能相應?因為有業障的緣故,有很 多的障礙,一層一層累世的障礙,包住了你。你本 來是有佛性的,為什麼不能成佛?是因為有障礙的 緣故,障礙怎麼去除呢?就是由懺悔來去除。所以 有「金剛心懺悔法」、「金剛心百字明」,修懺悔 法能夠解除所有的障礙。今天我們的「煙供法」, 是懺悔法之一,也是供養法。

#### 密教行者要時時刻刻憶念本尊

摘錄自《240打開寶庫之門》〈011瑜伽念誦法〉

密教行者要時時刻刻憶念著自己的本尊,或憶 念著根本上師,或憶念著根本護法,最少要一日六 時憶念。

#### 「食同」與「誓同」

摘錄自《240打開寶庫之門》<011瑜伽念誦法>

我有一個與本尊相應的最重要的□訣,這個□ 訣是:

凡供養本尊的食物供品。

你要吃少許。

完全吃完是第一好。

勿與他人食用。

還有一個重要□訣,你發的誓願,要與本尊的 誓願完完全全的一致,不能有分別,每回的修法, 誓願一致。

「食同」。(身的轉化)

「誓同」。(意的轉化)

這是本尊相應法,最重要的口訣了!

#### 本尊相應仍是要修

摘錄自《603 虹光大成就(三)》<083絕無二心「相應了 還是要修」>

我到目前為止,就是修單一法,其實,我知道 很多的東西,其中當然也有很好的,我一想「那個 法比我現在這個法還好,我是不是要修那個法?」 不(No),不修。我這個法已經修這麼久了,其 實,已經有了相應了,但是,我還是不能捨。相應 了,但是,還是要修,還是一樣的,你一直相應下 去,就沒有問題。

#### /延/伸/閱/讀/師尊文集275冊《解脫道口訣》序 祈請蓮生活佛加持文

#### 祈請文 每日一誦 感應連連

#### 嗡阿吽

敬以清淨身□意。供養毘盧遮那尊。

法身佛眼佛母聖。報身蓮花童子身。

應身教主蓮生佛。三身無別大佛恩。 恭敬真佛大傳承。具足神通瀰六合。

放光遍照於三際。一如無間能現證。

佛子時時常哀請。光明注照福慧增。

昔日釋迦來授記。阿彌陀佛殷付託。

彌勒菩薩戴紅冠。蓮華大士授密法。

祈請不捨弘誓願。救度我等諸眾生。

如是護念而攝受。祈請加持速成就。

南無毘盧遮那佛。

南無佛眼佛母。

南無蓮花童子。

南無蓮生活佛。

南無真佛海會十方三世諸佛菩薩摩訶薩。

這篇短短的祈請文,不可小視,若能在修法前

持誦一篇,功德深如海,法力高如須彌山,這祈請 文,若能每日持誦,亦能顯現不可思議之力。 其功德力如下:

一、佛現金身。 二、光明遍照。

三、亡者升天。 四、疾病消除。

五、苦厄解脫。 六、業障減免。

七、福份增長。 八、智慧具足。

九、所求如願。 十、速得成就。 (這祈請文,是很重要的口訣)

昔日。

蓮生活佛盧勝彥于乙酉年五月十八日午時,降 生人間。

於二十六歲時,蒙瑤池金母開啟天眼。 親見:

瑶池金母。

阿彌陀佛。

地藏菩薩。

各賜一句:「一心學佛。一心學法。一心向 善。」

帝釋天主賜「忠義」二字。

而後被指引親見前身「蓮花童子」。

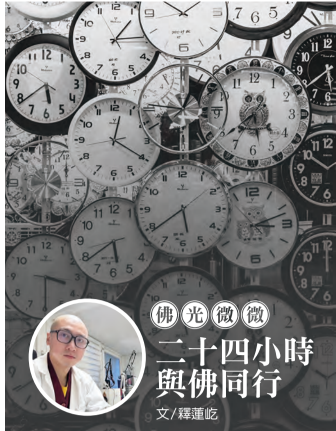
於是禮拜高僧大德,學習佛法,顯密二教均得 大成就。

創真佛宗,樹立法幢。

得成就後,神通示現,方便自在,起死回生, 呼風喚雨,治病驅魔,分身無數,上天入地,為天 人師。

法幢所至,法雨普施,眾生得度者,五百萬眾 或更多。建立雷藏寺七十多座,行踪遍及全世界, 五大洲。萬眾灌頂,演說密法,救度眾生無數,盛

(前列「祈請文」,只須每日一誦,便感應連 連,故是重要口訣)



在修行的道路上,見地是至關重要的起點。

唯有見地正確,才能真正啟修,轉化習氣的種 子,斷除內在的煩惱根源。

師佛在文集第199冊《風來波浪起》〈子丑寅 卯>中有一首偈語

二十四時中有何分別。弘揚真佛我今說分明。

若會空有便合我之道。釋迦彌勒盧師贏贏贏。

這首偈語,深深觸動了我。它不僅是一偈,更 深刻地點出了師佛法身所給予我的功課,要我 24小時與法身合一。

重點是與師佛(或行者本尊)時時刻刻、分分 秒秒同行,所說的就是佛言,所做的就是佛行,所 想的就是佛意。

這項功課若再進一步深入說明,便是徹底放下 自我,把自己交出去,交給師佛,交給本尊。

人們常會問:這樣的修行在實際中,究竟該如 何操作?

師佛早已教導我們:最初,我們以意念觀想師 佛,專注三秒,逐步延長至五秒、十秒、三十 秒——從每日三次,增至五次、七次乃至十次。

這是「一心不亂」的口訣,也是禪定的口訣, 更是24小時與法身合一的次第。

當我們將這口訣貫穿於日常生活,就會逐漸體 會到:與法身合一,並非虛幻空洞的信仰,而是植 根於每一個行為中的具體實踐。

我在先前的文章中曾多次提到,法身的出現, 其實源自於「清淨的自性」,是法爾本然的狀態。 修行的本質,就是於一言一行,護持著那份照見一 切「心」、「物」萬象的佛性而已。

這不是抽象的概念,也不止於靜坐時的體驗, 而是持續不斷的光明。無論你行走、坐臥、飲食、 言談,甚至在細微的思維片刻,光明的法身都與你 同在,未曾離開。

當然,作為凡夫行者,我們難免仍會被妄念牽 引、為習氣所障,這是必經的過程。正如百丈禪師 所說:「如牧牛人執仗視之,不令犯人苗稼而 已。」修行,就是時時觀照自心,防止它馳騁散 亂、離道而行。

這樣的練習下來,每當我坐下修法,不再是 「我」一人在修,而是與師佛同修,與十方諸佛同 修。每一次寫作,也不是「我」在創作,而是與師 佛同行書寫,與十方諸佛共同書寫。

除此之外,還有一個極為重要的口訣,那就是 「無干涉」。

佛性與生死、色聲香味觸法皆無干涉,是一種 超越二元對立的境界。它獨自清明,離於物我,超 越能所。

見性,既不是聽見佛菩薩的慈音,也不是見到 諸尊的光芒——那些只是慈悲的鼓舞,而非究竟的

唯有安住「一心」的正定中,才能真實見佛

從練習一心不亂,我們漸能體會「無念」;從 不執著於一心,我們可達「真空」;而從一心之 中,亦能自然應現「妙有」。

從「無念」、「真空」、「妙有」中,體悟那 無干涉的佛性,自然便與師佛偈語所說的「若會空 有便合我之道」相應無礙。

步步行來,雖見波浪起伏,然能時時念師、念 佛,正見不移,便能合乎於道。

師佛最後說了三個「贏」,富含勝義。

第一贏,明心見性是勝過世間五蘊六塵,見地 轉迷為悟;

第二贏,是勝過妄念與習氣,勝過深層的自我 執著,安住當下的清涼心;

第三而最後的贏,則是最圓滿的——釋迦佛、 彌勒佛、盧師尊與行者本身融為一體,法身相應, 打成一片,彼此不隔。

這,便是真實的佛行。

謹記:我們要於二十四小時之中,分秒無間, 與佛同行,信受奉行。





訂購蓮生活佛盧勝彥文集請至:

1. 金石堂、博客來、誠品、三民等各大網路書局

2. 真佛般若藏訂購平台 https://www.tbboyeh.org/cht#/order

3. e-mail: publisher@tbboyeh.org · tel: 02-2999-0469



學愛好者,更將醉心於「淚珠如親吻」的詩性隱喻。當世界喧囂如瀑,本書恰似一盞冰雕心燈,通透、凜冽,蘊藏融化所有困惑的慈悲溫度。

請掃描右側QRcode觀賞:蓮生活佛盧勝彥文集 第305冊《西雅圖的冰點·天女散花集》宣傳影片 感謝支持真佛般若藏 YouTube 影片頻道,請分 享、訂閱、按讚並開啟小鈴鐺獲得即時通知!







#### 百年大疫 世界倏然畫下休止符

2019年底,人類世界猝然受到一種名為「新型 冠狀病毒(COVID-19)」的侵襲,這場「瘟疫」迅 速肆虐全球。病毒快速蔓延,而且不斷變種,其感染 人數之廣,致死人數之多,實為史上之最。早在災難 發生之前,蓮生活佛在2019年年底已預言:「2020 年是『大動亂之年』將有瘟疫,是超級大細菌 (病毒)」,世界經濟只有二十分」。

2020年伊始,疫情如 蓮生活佛所預言般在全世 界擴散開來。確診與死亡人數節節攀升,為了抑制病 毒蔓延,世界各地實施了嚴格的封鎖與限制,從鎖 國、封城、居家隔離到禁足令,把人與人隔離開來。 人們習以為常的生活方式被迫改變,必須適應居家工 作,在家上課,甚至街道空蕩蕩,百業萎靡,民生經 濟蕭條。世界停止運轉,恐懼卻蔓延進駐,大家嚴陣 以待,心情隨著每日確診人數與疫苗進度起伏擺盪, 這時最讓人懷念的,反而是那曾經厭煩又日復一日的 日常生活。

這場大瘟疫自2019年底出現到2023上半年,已 造成全球六億多人感染確診,超過六百多萬人死亡, 人們每日惶惶不安,赫然發現原來死亡僅有一步之 遙。一波波不安的情緒如海嘯席捲而來,將大眾帶入 了更深的恐懼之中。

#### 因疫情肆虐 西雅圖雷藏寺首度暫停同修

這場百年大疫不僅使生活改變、經濟癱瘓,甚至 連為人們提供心靈慰藉的宗教活動,也在各國的防疫

禁制令下,紛紛停止集會。2020年3月是美國疫情最 嚴峻的時候,美國華盛頓州宣布封城,寺廟依政府規 定停止了一切集會活動,因此,西雅圖雷藏寺開基35 年來,破天荒首次暫停同修。不僅同修暫停,原本預 計5月在香港舉辦的「蓮師化虹大法」大法會,經請 示根本上師後早早取消,在瘟疫横行之下,真佛宗弟 子們與 師尊的距離,似乎被無限延長,而思念也更 長了。對76歲的 蓮生活佛來說,至今從未見過人類 受這樣的苦難,祂心繫眾生的苦難,每天不斷為因染 疫失去生命的人超度,為身處在疫情水深火熱的眾生 祈福。

#### 一個人的法會 無量的悲憫

在家防疫隔離二周後,4月4日這天,蓮生活佛與 師母蓮香上師在往常週六同修的時間,連袂來到西雅 圖雷藏寺。當祂們一前一後踏入大殿,此時空蕩蕩的 大殿,二旁不復見滿座的弟子跪迎,向 師尊問好, 相反地,就只有幾位負責直播及英文口譯的上師、弟 子,偌大空間顯得格外寂寥。這是 蓮生活佛從未見 過的景象。

當 蓮生活佛五體投地禮拜壇城後,緩步升上法 王座,司儀說著:「瘟疫橫行,人類浩劫,蓮生活 佛,悲心徹骨,不忍眾生苦,不只每天修法加持眾生 及眾弟子,早日離苦,從今日起也將持續每周六的法 語開示。」

#### 直播開示 師徒穿越了時空 心緊緊相連

蓮生活佛首次面對空蕩蕩無一人的大殿,獨自 開示說法。鏡頭前的祂,訴說對弟子的想念,不知何

時能與弟子重見面,面對空空的椅子,祂閉上雙眼, 雙手合十哽咽地虔心祈求著:「請救瘟疫度母、綠 度母、二十一度母、瑤池金母、虎頭金剛諸尊加 持,請幫助加持所有受難的眾生,請諸佛菩薩、 金剛護法、空行諸天幫助我們,受苦受難的所有 人類。請瑤池金母慈悲,請救瘟疫度母慈悲,請 諸佛菩薩金剛護法空行諸天,慈悲六道眾生。」 思及眾生遭逢浩劫,一度泣不成聲。懇求佛菩薩加 持,弘法能順利不間斷的持續下去,以佛法的力量, 陪伴大家平安度過這最艱苦的時期。

就這樣,蓮生活佛開始了用線上直播的方式, 持續以佛法安定人心的力量,帶領弟子與世界走過 瘟疫陰影。雖然在現場祂看不到弟子,但是全世界 千千萬萬守在螢幕另一端的弟子,看到 師尊的悲 淚,聽見師尊的法語,就像擁有在黑暗中,那盞照 耀前路的明燈。

#### 八萬四千法門聞聲救苦

佛陀傳下八萬四千法門,都是為解除眾生的煩 惱,在這場世紀瘟疫中,慈悲的 蓮生活佛以多種入 世法來幫助眾生:

- 1.預言與提醒:蓮生活佛2019年底精準預言了超級病 毒與全球經濟停滯,讓世人有所警醒。
- 2.傳授對治瘟疫的密法:在綠度母的指示下,師尊迅 速在2月1日傳授了「除瘟疫度母」的心咒與密法, 在疫情期間多次舉辦除瘟疫度母的護摩法會。這個 心咒具有消滅瘟疫、救治病苦、免除災難的大功 德。世界真佛宗宗務委員會因此發起了全球道場及 弟子持誦除瘟疫度母心咒的活動,短短二個多月累 積了超過五千一百萬遍的持咒數守護這個世界。
- 3. 賜予護身藥粉:經除瘟疫度母指示,蓮生活佛傳授 六味中藥粉,讓有緣眾生修法加持後,作為配身及 結界的守護法寶。
- 4.教授降伏瘟神的法:瑶池金母顯化的「虎頭金剛 法」掌管五瘟神,對治「瘟疫」,清淨三惡道的業 力,免除感染「瘟疫」。宗委會也發起了持誦虎頭 金剛心咒的活動。
- 5.運用噉食病毒的法:蓮生活佛從薩迦派的《道果》



【2020年6月23日起配合州 政府防疫措施, 戴著口罩 的蓮生活佛。

▶巨型電視上有許多同門 翹首盼望的等著跟師尊、 師母打招呼。師尊與師母 也在螢幕前面佇足許久, 開心熱情的回應弟子們 弟子們見到了師尊、師母 那讓大家想念已久的親切 笑容,都興奮不已。







中,體悟到了「穢跡金剛」能夠吃掉所有的病毒和 瘟疫,讓大家得到平安吉祥,數度修護摩供養祈請 穢跡金剛庇護眾生。

- 6.「盧勝彥佈施基金會」發起「防疫口罩捐助行 動」,首波即捐出3.390個口罩到ICHS國際健康醫 療服務中心,給極其缺乏口罩的醫護人員;4月份 針對移民與難民族群的困境,基金會啟動「及時救 助資金」,送往第一線各單位能有資源幫助急需的 人。也密切注意其他的單位,隨時動員幫助。
- 7.每日修法與超度:在居家隔離期間,蓮生活佛每天 都在做超度,並持續持之以恆地修法、寫作、加持 眾弟子及來信的祈願。
- 8.網路直播弘法:蓮生活佛透過網路直播和視訊,持 續弘法講經,突破了空間距離的困境,讓世界各地 的弟子同門能跨越距離,聚集在網路世界,繼續聆 聽法語。在動盪不安中生起信心,找到了心靈上的 最大依怙。

#### 悲憫世間苦 發願救拔眾靈

在《維摩經》〈文殊師利問疾品第五〉:「譬如 長者,唯有一子,其子得病,父母亦病,若子 病愈,父母亦愈。菩薩如是,於諸眾生,愛之 若子, 眾生病, 則菩薩病, 眾生病愈, 菩薩亦 愈。」蓮生活佛慈濟眾生之心,正如經文中所描述 一般,對一切眾生的慈愛,就如同父母對獨子的關 愛。當祂看著新聞畫面裡的生離死別及痛苦,總是止 不住淚流,心中憂傷不已。這場百年大疫,造成染 疫死亡的人數,節節高昇,這代表著無數家庭破碎 了,多少的生離死別正在一幕幕上演著。祂升起了 「無緣大慈,同體大悲」的悲憫,因此發了—個弘 願:「我願以一己之力,每天行『千艘法船超度 法』,超拔因疫情而死的眾生。」惟願諸佛菩薩慈 悲,速速解除人間苦。

#### 夜夜《千艘法船》超渡 苦海常做度人舟

每天晚上1點,蓮生活佛便於南山雅舍悄然啟 壇。祂—人持咒修法,與阿彌陀佛的光明融合,救度



▲自從2020年3月,蓮生活佛每天晚上做「千艘法船」超度 染疫往生及一切法界眾生。迄至2025年沒有一天停止過。 圖為2022年12月31日在台灣雷藏寺[千手千眼觀世音菩薩 護摩法會] 暨千艘法船超度。

因「瘟疫」逝去的人們。祂祈請三本尊,瑤池金母、 阿彌陀佛、地藏菩薩,放光加持。蓮生活佛自化為本 尊阿彌陀佛,變化出千千萬萬的法船,攝召全世界染 上「新冠病毒」的死者入法船坐定,佛光沐浴眾幽 靈,由三本尊引導,將「千艘法船」航向阿彌陀佛的 淨土 ─ 西方極樂世界。當黃金法船一一迎風上帆, 冉冉昇上天外之天的景象,無比美麗莊嚴。

蓮生活佛的愛與救度,不僅只娑婆世界的眾生, 更廣及一切苦難的法界眾生,包含卵生、胎生、濕 生、化生的四化眾生,甚至是三惡道眾生,蓮生活佛 全部普同尊重平等接引。「千艘法船」的中陰超度從 2020年迄今(2025年),在上千個夜晚,依然每天進 行,未曾有過一日停止,這樣的願行除了一份精進不 歇的毅力之外,更有那深遠無盡的愛:給人快樂、拔 除人的痛苦、盡全力的去做、平等無分別的救助。

#### 蓮師尊傳的虛空傳承 與大圓滿法的宿世法緣

在疫情將全世界停止轉動之前,蓮生活佛駐錫 台灣和西雅圖二地,好似東西二座大曼陀羅般,不停 地廣傳諸部本尊法門給全世界弟子,這時期傳法種類 更甚於遊方時期,含括佛部、菩薩部、佛母部、度母 部、金剛明王部、財神部、諸天護法等等,使眾生各 依法緣來修習。尤其出關後開始轉動開悟明心之法, 傳四派尊崇的時輪金剛法、薩迦派的喜金剛、《道 果》等無上密部法,蓮生活佛在法座上將秘密的理趣 分說清晰,並強調修習無上大法更要持戒精嚴。後來 更將《大圓滿法九次第法》即身成佛的奧秘公諸於 世。這時期可說是只要契合傳法因緣,蓮生活佛便將 心中萬法毫無保留傳授。

#### 「大圓滿九次第」之巔 阿底瑜珈的「化虹大法」

與病毒共存3年後,2022年全球逐漸走出疫情的 陰霾之際。睽違3年之久,蓮生活佛的身影出現在台 灣桃園中正機場,此次回台除了探望久違不見的親人 之外,最重要的是應中觀堂(現為中觀雷藏寺)請 法,於2022年12月11日在台北小巨蛋,首傳「大圓 滿法」九乘之巔的「化虹大法」。

這無上珍貴傳承, 起始於 蓮生活佛1982年在 靈仙閣閉關中,得到蓮花生大士尊傳紅教「大圓滿 法」,並成就「不死虹光身」。其後於3年寫下《密教 大圓滿》一書,將得自蓮師傳法的師承口訣及大圓滿 法傳承細說分明,證明「蓮生活佛盧勝彥」的傳承, 是真實無二。此書一面世,引起藏密諸法嗣關注, 竟有華人學法者得到蓮師的真傳印記,並實修得證 「虹光大成就」。該書中有一句:「『大圓滿的大法 輪』,由蓮生金剛上師轉動。」似乎早已預示蓮生 活佛將在未來際,轉動「無上三次第-阿底瑜伽」的 「化虹大法」,使藏密千年不傳之密普現於世間。

後來,蓮生活佛出關後,講述「大圓滿法九次 第」的「外三次第」、「內三次第」、「無上三次第」 時,不論是在法會上或是在分堂說法,數次灌頂寶瓶 氣、拙火法等二灌內法,「無上三次第」最高的「阿 底瑜伽」因為新冠疫情而打亂傳法腳步,雖然傳授心 中心的口訣卻為灌頂。蓮生活佛將在這次法緣將首傳 珍貴的「化虹大法」灌頂,圓滿阿底瑜伽的傳法。

#### 本自清淨法身佛 阿底瑜伽的心中心

「化虹大法」是大圓滿最高深,最神奇的修行證 驗,修行者將體內物質化光,從而成就虹光。在這場 殊勝傳法因緣,蓮生活佛把修「氣、脈、明點」的次 第,完整解說。並在法座上直指最重要的心要:

「你也是本初佛,你就是清淨法身佛。」、 「學佛的人,以佛法來莊嚴自己的報身。如果你 在娑婆世界,諸惡莫作,眾善奉行,你就是應身 佛。我告訴大家:『法身、報身、應身,三身無 別』。」

開示中,更三度做獅子吼音:「醒過來!從娑 婆世界醒過來!不要在娑婆世界睡覺!」聲聲猶 如旱地一聲雷,劈開眾生的無明迷霧。更賜以大眾五

- ▶「認清娑婆是幻,實無所得,要醒過來!」、
- ▶「身、口、意都要清淨。意念的清淨,就是無 念。無念就是無上正等正覺。」、
- ▶「斬斷你的貪、瞋、癡、疑、慢。」、
- ▶「明白法義後,要自利利他」、
- ▶「我蓮花童子來娑婆世界,就是要完成自己的 誓願 |

句句無不慈心深重,因為蓮生活佛深明眾生與 自己同體,祂生生世世的誓願就是要來喚醒「眾生 佛」。

#### 修持九乘之巔化虹大法 得證法身

依照 蓮生活佛教導「大圓滿法九次第」可以了 解「外三次第」是聲聞乘、菩薩乘、緣覺乘,也稱顯 教三乘。「內三次第」是事部、行部、瑜伽部,屬於 密教三乘。而「無上三次第」的「嘛哈瑜伽、阿努瑜 伽、阿底瑜伽」,進入本尊相應、氣脈明點的修行以 及所謂的究竟道,是即身成佛的一乘法門。

綜觀 蓮生活佛自行道50餘年以來,可以說是遵 循大圓滿九次第的教法,不僅自己實踐得證成佛,更 以這成佛大法淬鍊為「真佛密法」,依次第教導世人 回歸原來的自己。

蓮生活佛圓滿了「化虹大法」的傳法法緣,可 說是已將密教修持最高無上法門公開,這一世能夠聽 聞並受灌此法者,未來世將來都可以身化虹光。接下 來,請繼續鎖定下一期的「一個活佛的秘境」,跟著 真佛報一起追隨 蓮生活佛「大願」、「大行」、「大 慈」、「大悲」的光明願行!



·期為大家介紹的三本文集,分別是:第181冊 《指引一條明路》、第182冊《不可說之說》 及盧勝彥文集第184冊《給你點上心燈》。第181冊 是屬於「靈異神變」系列。182冊文集是「般若哲 思」系列的著作。184冊《給你點上心燈》則是「道 顯密禪」系列的作品,也是「五燈會元」禪宗系列 文集的第一冊。

這三本文集的出版時序,已進入2005年及2006 年初,此時已是 盧師尊閉關的第五個年頭。沒有人 能夠見到 盧師尊,也沒有人知道 這樣的閉關要持續 到什麼時候?唯一能接觸到 盧師尊訊息的管道,只 有每2個月出版一冊的文集。只是弟子們真的太想念 **盧師尊了,而宗委會也聽到了大家的心聲,終於在此** 時,全面的呼籲全球真佛宗道場與弟子,一同持誦上 師心咒,並全面啟建「請佛住世」法會,共同迴向 蓮生活佛長壽住世、早日出關。

值得一提的是,回想彼時,500萬弟子雖然都非 常想念 師尊,但其實並不懂得要「請佛住世」。幸而 在宗委會不斷的呼籲下,真佛弟子們才明白請佛住世 的重要性,原來眾生若不珍惜,佛是真的會消逝甚至 入涅槃的。最著名的前例便是「多寶如來」,當初多 寶如來成佛時,卻完全沒有眾生請佛住世說法,於是 多寶如來便入涅槃了。對彼世界的眾生而言,是多麼 大的不幸與損失啊!明明直遇真佛現世,卻無人請佛 住世,也只能說是彼世界眾生的共業啊!

在《普賢行願品》中,其實就有「禮敬諸佛、 稱讚如來、請轉法輪、請佛住世。」都是要佛弟子 敬禮、稱讚、供養如來,並且請佛住世,請轉法輪,

隱居時期

只可惜眾生無明,不能真心理解體會。盧師尊下降娑 婆,證得無上正等正覺,創立真佛宗,廣傳真佛密 法,以無上智慧神通,在短短十多年裡,就攝召500 萬眾皈依,不能不說是娑婆眾生的無上法緣。

然而畢竟宗派發展過於迅速,根基尚淺,許多弟 子因追求神通加持而來皈依,缺乏正見。回想當年, 宗派裡確實瀰漫著追求神通、求加持走捷徑的不正風 氣。而真正老實修行,具足正知正見的弟子,反而淪 為少數。

直到 盧師尊毅然隱居閉關,真佛弟子頓失依 怙,待外求神通的狂熱之心冷卻沉澱後,真佛弟子才 慢慢發現:修行無捷徑,認明根本傳承、堅固一皈 依、請佛住世,才是密教弟子此生修行的不二之路。

至此,真佛宗才算是徹頭徹尾的淨化了體質,擁 有了嶄新的面貌。此時回想,盧師尊當年為何要斷然 隱居閉關的不解之謎,似乎也就平之欲出了。當然, 盧師尊閉關隱居,必然有其聖人的智慧考量。而經此 考驗,真佛宗才算真正擁有了引以為傲的「宗風」: 「 敬 師 、 重 法 、 實 修 」, 更 為 蓮 花 童 子 下 降 娑 婆 度 眾的如來事業,奠定了可長可久的堅定基石。

平凡時期 1歲-23歲

1945~1968

學法時期 24歲-39歲

1969~1984

弘法時期 40歲-43歲

1985~1988

44歲-48歲 1989~1993

遊方時期

幽居時期 49歲-55歲 1994~2000

2001~2006

56歲-61歲 62歲之後

2007~至今

大日再現



盧勝彥文集第181冊《指引一條明路》

亦時常在書上指引眾生的修行之路,乃至道出 「不可思議」的隨緣救度。

事實上,盧師尊是以佛法中的「方便」與 「感應」法門來度化眾生,這也是使眾生契悟佛 法的一條途徑。因為獲得奇蹟般的救度,促使他 們相信佛法,並產生堅定的信念去修持,直至最 終進入佛法的「究竟」法門…。

**盧師尊弘揚佛法的形式**,與天台宗智者大師 在《妙法蓮華經玄義》所論述「本跡」的註釋, 實有著相同的義趣。「本跡」二字,簡單的理解 便是:「佛為教化眾生而自『本地』應化『垂 跡』。」也就是在《維摩經》裡:「非本無以垂 **跡**,非跡無以顯本」的道理。

「本跡」各分為有「十妙」的說法,我們可 以在「佛學大辭典」裡的「跡門十妙」註解,簡 略地去看其中三個妙理相同之處:

「神通妙…。經曰:今佛世尊,入於三 昧,是不可思議現希有事是也。說法妙,說大 小乘偏圓之法,使眾生咸悟入佛之知見,是妙 不可思議也。利益妙,佛說法,一切眾生咸開 悟本性,得入於佛知見,猶如時雨普洽,大地 蒙益,是妙不可思議也。」

盧師尊懷著「生生世世粉身碎骨」的大願 心,順應著時移世易的發展變遷,因時制宜地將 導讀撰文◎蓮花敬安

宣揚佛法的方式略作改變,大力推行佛教思想的 現代化,將傳統佛法調整為適合現代人修行的方 便法門。然而一直都是秉持佛陀的精神,不偏離 佛教的正信與正道,乃至創立了真佛密法(具有 顯教、密宗的極致教法 ), 利樂有情眾生。

《指引一條明路》裡,均記述了 盧師尊救 度眾生的真實案例,而且這些事蹟都是有憑有據 的,略作陳述的便有:

盧師尊教授一名瞎眼弟子唸《佛說眼明經》, 弟子誠心唸誦至一年半後竟能開眼視物;「蓮花啟 達」於夢中得 盧師尊警示,離家出外旅遊,因而 避過遭土石流淹埋的災難;還有耳熟能詳的〈火 災中的救度〉事件,「蓮花少文」的家宅遭受火災 臨近,危難中他在壇城前禱告,請 盧師尊救火, 「在剎那間,彷彿烈火奔騰跳躍,飛過了『蓮 花少文』的店面,向左方店家直直落去,左鄰 的店家,又一家一家的燒…。」

全書除了講述 盧師尊「不可思議」的救度, 當中亦蘊含著佛法的義理,讓人們閱讀之時能深 切領會。而文集題材的原意,主旨並不在於彰顯 「神通妙」的不可思議,只是令眾生了解到佛法 的奧妙處,從而開展他們的學佛修行之道,正如 書名的表述:「指引一條明路」。

**左左** 181冊文集《指引一條明路》,副題是「不 **与**可思議的救度」,書冊題材被歸類入「靈異 神變」的系列,是盧師尊在隱居期間,於2005年 裡完成的一本著作。這本書正如 盧師尊所說,是 會讓讀者讀到「奇蹟」的:

「其實『奇蹟』就是不可思議,讓人想不 透,也猜不到,在現實世界中,極不可能發生 的事,然而,卻真實的呈現在讀者的眼前。」

書對於長期讀者來說,應該對 盧師尊有某種 基本上的認識,因為,文集裡頭常有述說他救人 救世方面的靈異事蹟。讀者們也必然知道,盧師 尊受「瑤池金母」開天眼的真實經歷,知曉自己 過去世的不平凡來歷,並且精通微妙佛法的他,



**/** 182冊《不可說之說》,屬於是「般若哲思」

**分**文集系列的著作,這部書冊讓我們可以看

到, 盧師尊著書弘揚佛陀的教義, 除了是以佛教的

「事法」、「理法」二種的譬喻方式,促使讀者明

白佛法的理趣以外,現在更導引至更深層的如來哲

思。比如「直指人心,見性成佛」的禪學,正如

議的悟道之門』,既然是玄奥且不可思議,自

然難以用言語形容描述。佛家中許多的道理只

可意會,不可言傳,須得自己用心琢磨,由生 活中體悟逐漸累積…。這佛法可說?不可說?

「佛家講『禪』,禪即是『玄奧而不可思

盧師尊在序文中所說:

#### 盧勝彥文集第182冊《不可說之說》

其實一切都是自然流露的,就在你我身邊,就 在日常生活細微不可察之間,就在呼吸之間, 就在眼神流轉之間,本來就是如此,既然如此 不可說已說,用心體會即是。」

盧師尊在書上以〈唯識變的種子〉之章目作 開始,為讀者解說娑婆世界裡看到的表面景象, 皆是混雜著世間的一切「種子」,全都是從「因 緣果報」錯綜複雜的關係中產生,乃至有六道輪 迴的現象出現。盧師尊更藉由對「唯識」與「種 子」的解讀,帶領人們進入禪學的門檻,繼以探 討佛法裡不同層次的理論:

「告訴大家,你不可『撥無因果』。行者 只能『不昧因果』。要知道『因果』是不可思 議的,是根本識種子的成熟變化。芸芸眾生全 在『因緣果報』之中。」

從以上所說能使讀者明白,娑婆世界只是 「一時」因緣交織的森羅萬象,並且時刻處於 「無常」的境況,生與死沒有既定的時間軸,亦 不知何時會降臨每個人的身上。因此,盧師尊便 告訴人們,生命是短暫的,唯有把握和認知修行 的意義,才是生命的真正價值:

「要尋覓永恆的『佛性』,而不是一時的 『名聞利養』,因此,我不得不說了。」

導讀撰文◎蓮花敬安

《不可說之說》一書,是 盧師尊教導我們先 要調伏自己的心性,摒除對紅塵俗世的妄想與貪 愛,並以世間的事物來詮釋佛教的「八正道分」, 藉此帶領我們進入端正的修行軌道。

譬如書上的:〈密教四部瑜伽法〉、〈「經 行」也是禪〉、〈菩提心的秘密〉等篇章。書中還 有其他寶貴的佛法解說,都是令讀者深受法益的 真理。而 盧師尊亦有提到禪學的相關理念,與密 宗的教義是互通的。所以,盧師尊曾在開示中說 過:「真正懂得禪宗和密宗者,就能以禪宗為 『 體 』、密 宗 為 『 用 』。」也有所謂「禪宗即無相 密宗」的說法。

在這本文集裡,盧師尊透過觀察眾生的普遍 行為與心性,寫出許多互為因果的佛法理趣,本 意是要我們知道,唯有放下被色塵所迷的無明執 念,如同是撥雲見月,才能照見那本自清淨、本 自具足的佛性。

正如在書中〈否定否定再否定〉的章節內容 一樣,就是 盧師尊引述《心經》以否定「五蘊、 受想行識、眼耳鼻舌身意、色聲香味觸法」作為 論斷,把所有一切全否定了,真實心才會顯現, 然後我們再善用這一顆真實心去體悟、去踐行, 終會尋得自我心性的覺醒。

# 盧勝彥文集第184冊《給你點上心燈》

導讀撰文◎蓮花敬安

# 菩提為明燈 能除千年暗

声 師尊的第184冊文集《給你點上心燈》,歸 五 類「道顯密禪」系列的作品,同時間又是 「重讀五燈會元」系列的第一部著作,猶如在第 184冊的文集序文裡提及,這本書正就是 盧師尊 帶領讀者踏入禪宗門檻的「第一部曲」:「在這 本書中,我以《五燈會元》為基軸,寫出開悟 本心的大心法。你或許懂。你或許仍然不懂。 目瞪口呆,非常訝異。只因佛法不在文字上, 不在言語中,但,我寫了,至少你的開悟近了 些。大迦葉微笑。我哈哈大笑,笑得全世界, 光明燦爛。但願大家全部會心。」

盧師尊書中提到的《五燈會元》,是指南 北宋時期的五部禪宗燈錄:《傳燈錄》、《廣燈 錄》、《聯燈錄》、《續燈錄》及《普燈錄》,合起 來就是《五燈會元》。主要是記述自佛陀以來, 歷代著名禪師的言行事蹟和宗系流脈,重點仍在 於呈現佛陀所說「明心見性」的玄旨:「正法眼 藏,涅槃妙心。」故此,盧師尊指出這本書冊的 核心要點,就是象徵著法脈傳承「點燈儀式」的 心法,倘若能明白書中的要旨,便已是佛燈明、 法燈明、心燈明:「我今天,就是要把『明心』 的口訣,『見性』的口訣,『斷煩惱』的口 訣,『了生死』的口訣,這四大口訣,傳承下 去, 傳承至無盡。……」

盧師尊在書裡首先以「七佛」偈言的含義, 來打破眾生根塵識對外界的執迷,而知悉世間一 切本來是「幻」, 啟發他們將無明煩惱轉化為智 慧(轉識成智),然後再導入佛法的深義。書中 說明「事法」是重要的,但「理法」也同樣的重 要,所以我們精進修持佛法的同時,也要持續的 參研法理。例如:盧師尊引用佛陀「天上天下, 唯我獨尊」的一句話,那個「我」字是指誰?什 麼又是「不二門」中「不二」的意思…等等。

佛教主要是教人看破世間幻象而知出離,而 禪門是主導眾生深入法理,先要看清事物的無常 性及空性,認識內心的真實面貌,才不會妨礙日 後對真理的探索和理解。譬如 盧師尊為我們細緻 的解說,禪宗歷代祖師留下「傳法偈」的甚深含 義,讓我們知曉禪學的核心思維:十六祖付法給 第十七祖的法偈, 盧師尊稱之為「金井法語」, 當中便帶有濃厚的禪思色彩;十九祖付法給二十 祖的法偈,是從佛法「因果」理念中的再深入; 第二十祖付法給二十一祖的法偈,指出「無漏 智」也是「中道」智慧…等等。篇幅裡面全都是 寶貴的佛法詮釋,以簡潔的文意帶出禪學的奧 妙,令人嘆為觀止。



本書的內容彰顯了禪宗不拘泥於文字表意、 直指人心的特色,比如禪師的行棒行喝、一問一 答等充滿著哲理的言行,也刻畫出甚深法理的微 妙處。此外,還詳述了 盧師尊的密教傳承法脈 和信物。並且,為將來付法予何人(傳承信物及 至要心訣)留下了伏筆。而 盧師尊一再的強調, 諸宗名諱雖不同、但最終都是起同樣的作用。就 讓我們一起來領會,這書本內裡蘊藏的禪機與法

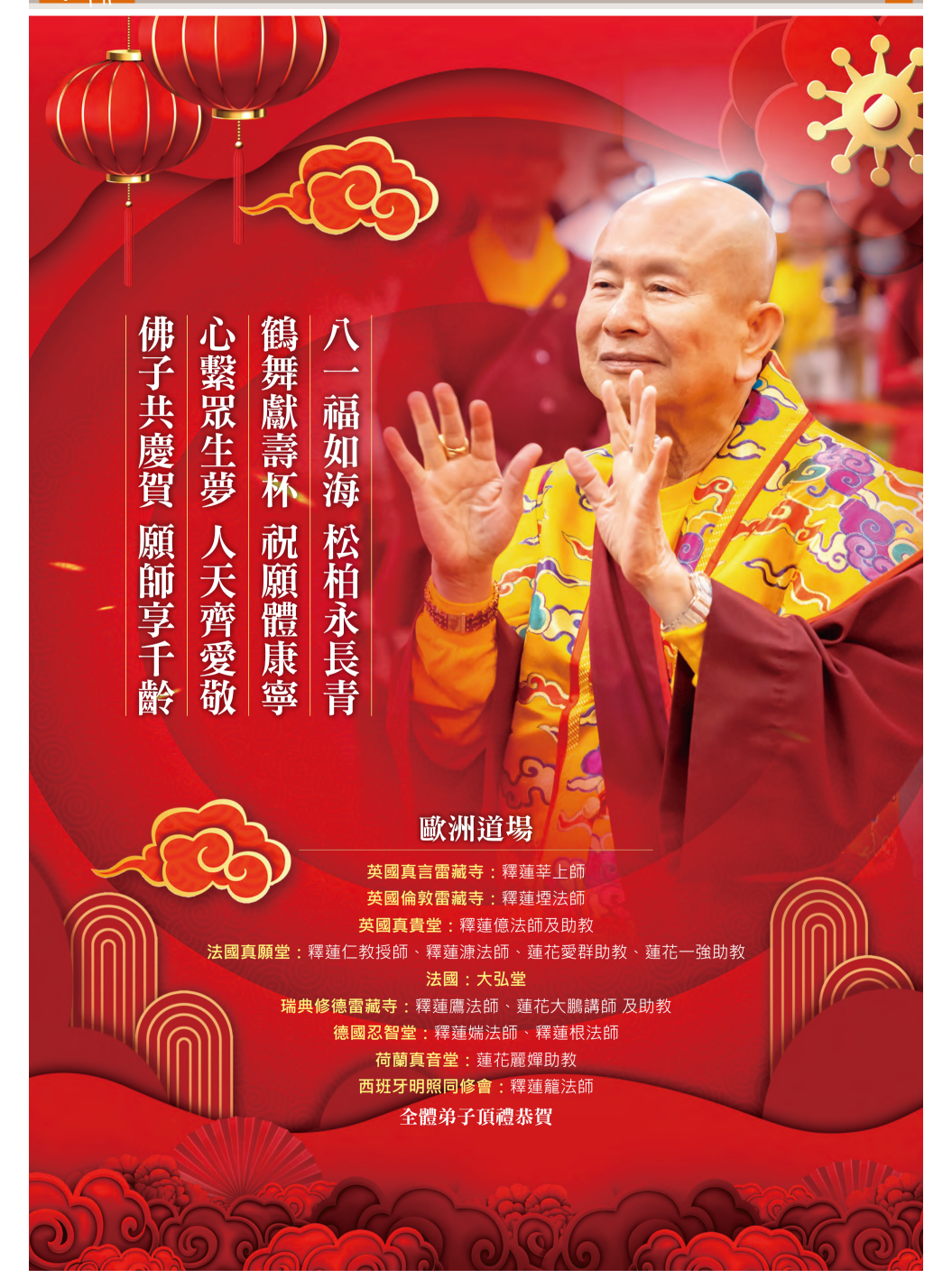
「密教大圓滿法,『我、空、佛』三無分 別,禪宗的『正眼法藏,涅槃妙心』直指人 心,見性成佛,與密教大圓滿法,實在無異, 並無不同,這正是殊途同歸。」













# 中觀雷藏寺

中觀雷藏寺常住 釋蓮悅上師

中觀雷藏寺常住 釋蓮秀法師、釋蓮慷法師

蓮花侑姍講師、蓮花天成助教、蓮花莉娟助教、蓮花美惠助教、蓮花開量助教 蓮花錦珠、蓮花悅慈、蓮花淑惠、蓮花思凌、蓮花承陽、蓮花子青、李瑞東











蓮歌法師、蓮岩法師、蓮朾法師、林立仁、廖麗瑩、李鎮雄、黃俊霖、葉怡君、張麗蘭、謝宜臻、李思函、劉高絲、李姵宜、鄭勝揚、 謝鴻源、李思萱、鄭淑宜、葉素霞、鄭歆蓉、林秀娥、周謝合、任逸民、陳冠華、鄭堯鄉、張月霞、周兆星、任濟賢、李師銘、郭書誠、 林昱陽、劉耀中、任明穎、陳俊成、郭宸綾、曾瓊瑤、李錦皇、王昊駿、簡芝筠、郭建均、洪振翔、沈圓圓、曾展華、許芝樺、柯怡如、 、侯昕媛、張榮景、洪綵婕、楊美鹤、曾文昱、侯進軒、洪碧珠、王麗鶯、田學成、曾子昂、陳麒元、張彧銓 林珠珠、田學良、曾 勝、謝素敏、張斐評、艾詩穎、田學府、曾淑儒、謝秋達、張禾勳、洪慧華、宋香莉、邱春蘭、凃冠旭、林修緣、 、林玲華、黃珮萱、邱靖慈、林禾鈞、王榮德、沈廣城、劉志騰、邱 忠、林祐平、王語嫣 沈宗緯、鐘慧瑩、邱蔡秀梅、謝鎧羽、王 靜、沈家均、劉鈞豐、邱淑津、陳秀念、李宜珊、沈奕均、林容瑋、林月桂、蔡純真、李春逢 柯建成、劉紜潔、大辻貴幸、黄泰良、廖香妹、黃詩綺(阿杏)、劉靜宜、陳龔素節、黄依雅(薏珊)、吳相穎、柯秉辰、董龍祺、陳世良、 張銘康、邱于珍、楊雅茜、董居貞、陳淑娟、蕭瑞芳、邱語瑈、謝鴻森、董貞菲、林彥宇、莊易晴、畢育豪、吳淳蓁、林彥泳、林愷庠、 黃栢祥、高誌隆、蕭凱睿(歿)、秦譽維、林諭嫻、洪秀美、高煒荏、蕭多多(狗歿)、柯瑀喬、

> 陳家如、李明叡、蘇琬雯、廖麗靈、吳敏華、林維焜、陳建宏、楊克鳳、廖麗萍、 高家菁、林宥昇、劉炳村、陳双英、廖志揚、吳再旻、林堉呈、陳菊穗、楊守勛、 廖麗琼、吳若婕、陳雅宏、劉泳霆、楊守勻、廖穗強、黃英惠、賴博群、劉咏霖、 謝素芬、廖穗德、李奕霆、賴以循、沈惠國、邱昱燁、范志偉、李奕嬅、 賴以甯、高碧鴻、邱明杰、蔡翠珍、李育倉、陳奕璇、沈欣民、邱陳月移、 范雅文、鍾瑞齡、郭晉豪、沈欣純、楊文元、王義泰、李彥寬、邱緯誌、 程美珍、潘玥綺、林俊睿、李東潤、陳數連、林群斌、謝佳宏、鄭素芳











卓金花助教、程孝堅、李靜芬、程友誠、程語涵、程詩璇、田謹豪、田芸菲、田子平、羅冠智、黄榆蓁、曹瓊霞、陳淑華、鄭美麗、 洪清木、李金蘭、洪翊豪、洪子惞、王詮景、潘華秀、陳慈嘗、林金魚、陳蓉樺、陳怡臻、陳柏勳、涂嘉文、涂哲誠、陳朝泰、李香蘭、 彭玉鳳、蘇鈺琇、蘇盈鳳、鍾仁裕、吳糖、鍾慈琳、林瑞彬、徐鳳珍、邱任乾、劉俊宏 、洪秋德、鍾春美、陳金池、陳彥羽、陳妃君、 蕭淑容、雒振媄

## 基隆同修會

陳兆廷堂主、羅忠平、許莉莉、吳春玲、王宗堅、吳春滿

### 清淨同修會

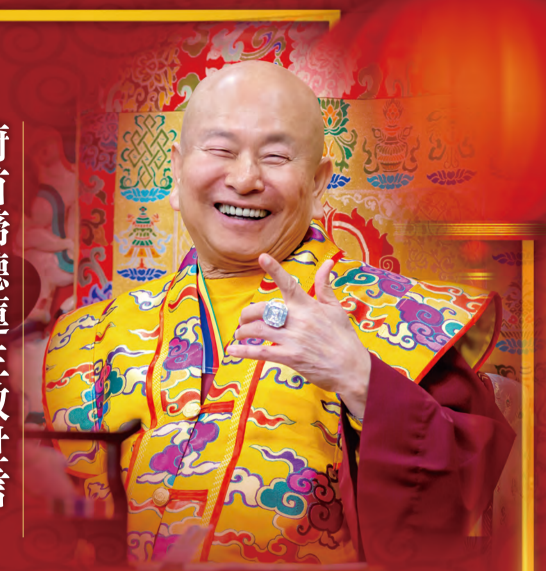
翁豐印講師、陳鈺欣、吳珮綺、王裕仁、翁文星、邱阿杏、吳信叡、王羽宸、翁弘一、陳美蓁、吳珮瑜、李明珠、翁文花、陳冠宇、 吴進雄、葉柏緯、翁文香、楊月琴、蕭擇明、許東兵、鄭又化、李碧雲、周孟陞 (勝麒)、林益利、吴茂林、李兆宗、曾宣榕、蔡麗春 王嫣淑、謝麗琪、陳嘉峰、蕭陳素雲、吳孝謙、任義欽、陳昫安、蕭文焜、駱佩婷、任成、林玨、陳從敏、吳修有、周斯威、張萬煌、 白鑫泓、吳儮有、任國綸、梅氏娟、楊白清鈺、吳曜有、任銑光、無名氏、吳孝觀、郭淑娟、張秋瑛、滕 婷、劉昌胤、陳銹枝、吳昕澄、 江蕙宇、王明星、陳李緋紗、劉瑞霞、嘉德、陳明新、郭淑如、陳琴惠、施盈莉、郭淑菁、陳永華、陳鈺侁、吳珮瑩、吳麗卿、劉榮智、 吳錦慧、劉德修、劉婉倩

#### 蓮聖同修會

釋蓮錺法師、蓮花艾杰講師、蓮花浩天助教暨蓮聖同修會全體同門

恭賀





#### 真佛弟子聯合祝賀

釋蓮聲上師、釋蓮妗上師、釋蓮國教授師、釋蓮就教授師、釋蓮媖教授師、釋蓮栖、釋蓮庭、釋蓮竫(殁)、釋蓮為、釋蓮陞、釋蓮闐、 釋蓮雪、釋蓮巖、釋蓮映、釋蓮嫝、釋蓮唯、釋蓮朾、釋蓮茗、釋蓮潼

#### 新加坡

莲花莲美、莲花文忠、莲花一成、莲花亜柚、蓮花玉貴、蓮花佩珊、蓮花勇良、羅吟詩、李樂文、李凯文、Genest Blaise、Fong Guek Ee 蓮讓、莲花俐宏、莲花丽卿、莲花静卿、莲花招娣、莲花丽珠、莲花鈺翔、蓮花馬光、蓮花慧麗、蓮花佳恩、蓮花金蘭、沈新德、沈煒程、 卢玉珍、蓮花珠黛、莲花大能、莲花业华、莲花书豪、莲花红英、莲花立基、莲花秀球、莲花金兰、莲花金莲、莲花名豪、洪佳玲、 莲花信宇、莲花碧霞、邱美玲、莲花櫟天、莲花陈媛、蓮花思頻、彭美英、黄汉洲、黄国凯、蓮花月云、蓮花子文、蓮花素连、蓮花妙英 蓮花添福、林美伶、莲花火炮、莲花增颜、莲花燕治、莲花佩华、陳渙沂、颜玉华、陳炳旭、刘晓华、陳燕、陳冠理、陈承宏、陳宜汝、 陳振茂、陳綻誼、莲花士元、莲花清媛、莲花力诚、莲花力豪、莲花涟英、莲花津慈、莲花妙莲、莲花贽踊、莲花如宝、莲花伟华、 莲花景燊、莲花晧颖、莲花太湖、莲花小芬、莲花好音、莲花太原、莲花洁雯、莲花观娣、莲花靖有、莲花桂梅、莲花祥海、莲花志豪、 莲花淑慧、莲花国强、莲花伟婷、莲花妍洁、莲花妍慧、蓮花桂云、蓮花思今、蓮花传敬、莲花水琴、莲花莲秀、莲花莲嫦、莲花文樟 莲花玉桂、莲花理傑、莲花英珠、莲花廷芸、莲花萩琴、莲花丽施 、莲花玉梅、鄭仴佑、周秀玑、鄭企詠、鄭宇彤、鄭企倫、刘越萬、 陈美静、谭勇辉、莲花月丽、鄭燕玲、蔡顺全、莲花黄榕、莲花璋威、莲花蔡份、莲花亚義、莲花丽婵、莲花建荣、莲花月彩、莲庭、 何丽卿、陈晋一、林学毅、陈彦均、鐘良、莲花一豪、黄辉、黄福如、黄月好、胡彩鸿、黄福彩、莲花婌鸣、邱倢洋、莲花鏡样、潘巧乐、 莲花伟样、莲花黄暹贞、莲花卓嵘業、莲花陳矜樺、饒德荣、饒峰銓、洪慧惠、饶睿诗、饶睿硕、莲花郑士丰、莲花陈玉花、莲花郑雪莲、 卓岳澎、卓楷恩、莲花紫祺、莲花强浩、莲花增美、莲花桂玲、邢益林、江恩茹、莲花慧慧、莲花李丽桂、莲花张津玮、莲花张复荣

#### 澳洲

朱錦珮(Joy)、朱錦( Vanessa) 合家、朱城( Duncan)、蓮花宸妍(E stelle ) 、赵佩娴、林炎明、朱潤貴、 ē花燕玲合家、林承滔合家、吳慧儂合家、吳慧苓、梁永南合家、梁宇堃合家

#### 香港

蓮花象榮桂花、蓮花志森、蓮花靜慧、陳杏娟、劉倩茵、劉倩璋、蓮花長添、蓮花惠華、蓮花潔迎、馮嘉明、蓮花一毅、馮亞細、 蓮花淑蓮、蓮花梅馨、蓮花金生、蓮花連娣、陳玉冰、黃劍華合家、蓮花志鳳合家、蓮花蕙儀合家、蓮花美茵、吳天恒、 蓮花姚采華、蓮花馮婉莉、蓮花馮翊豐、蓮花馮緒祺、陳瑞麒、黃展豪、黃展聰

🏂 👿 劉漢麟、蓮花秀蓮、張仕生、蓮花玉芳、李月愛、 Srisuda Juntraphan

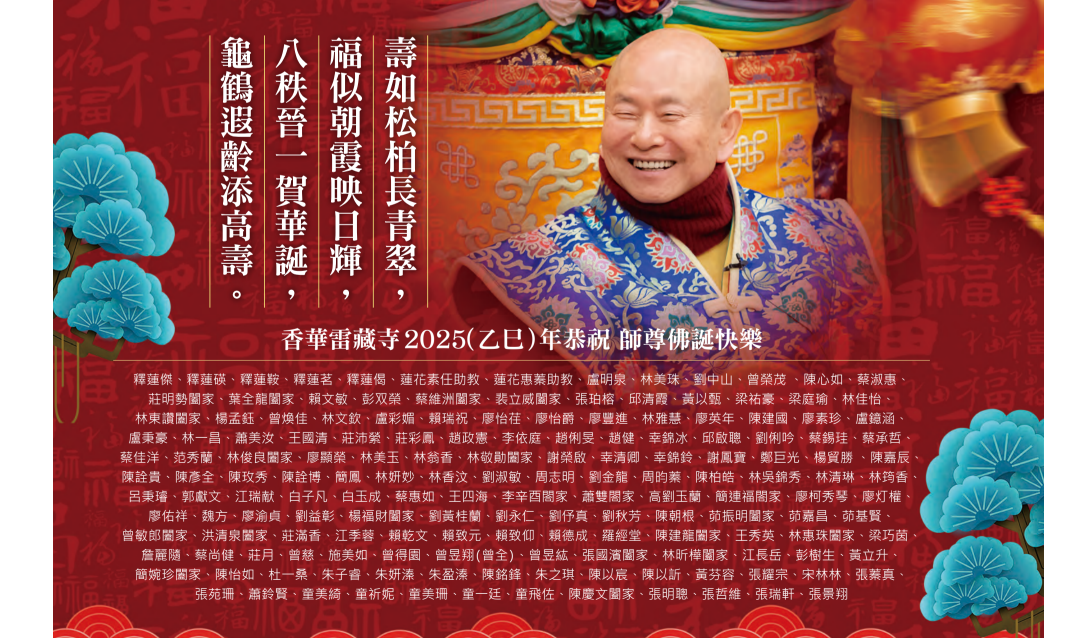
馬來西亞 杜亞西闔家、蓮花淑玉















真佛宗全球資訊網

